
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب النفس و الغیری »

1447 بتاريخ 21 ربیع الثان

الواجب النفس و الغیری
الجلسة 19 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

خلاصة البحث السابق

يقول صاحب «منتق الأصول» ف تعليقته عل الصورة الثالثة من كلام المحقق النائين (بناء عل تقرير «الأجود» ونقل المحقق
الخوئ): إنّ الملف يعلم الآن أنّ «شيئاً ما» واجب بالفعل، ولنه يتردد ف وجه وجوبه بين النفس والغيري. ويعلم أيضاً أنّه لو

كان وجوبه غيرياً، لان ذو المقدِّمة هو الآخر فعلياً ف الواقع، وإن لم تصله حجة إلزامه. والمثال البين هو النذر المردد بين
الوضوء والصلاة: فإن كان متعلَّق النذر هو الوضوء، ثبت وجوبه النفس. وإن كان متعلَّق النذر هو الصلاة، كان الوضوء واجباً

،لف. وبحسب نظر المحقق النائينالم ن لم يصل «بيانه» إلالواقع، ول غيرياً للصلاة المنذورة، وكان وجوب الصلاة فعلياً ف
الصلاة غير الوضوء؛ وذلك لأنّ ترك الوضوء منشا سائر الأجزاء والشرائط ف يجب الإتيان بالوضوء، وتجري البراءة بالنسبة إل

قطع لاستحقاق العقاب، إما مباشرةً (عل تقدير النفسية)، وإما بالتسبيب (عل تقدير الغيرية وترك الصلاة)، بينما ترك الصلاة من
جهاتٍ أخرى ليس معلوم العقاب لعدم وصول الحجة. 

علم» مقام التنجيز إل ف ا نفسية الصلاة» ينحلا نفسية الوضوء وإمبـ«إم فالعلم الإجمال :«موهذا هو بعينه «الانحلال الح
تفصيل بلزوم الوضوء» و«شكٍّ بدوي ف نفسية الصلاة». فلا مجرى للأصل المؤمن ف طرف الوضوء، فتجري البراءة ف طرف

هو «تعارض الأصول ف ِزية العلم الإجمالمعتبراً أنّ قوام منج ،هذا المبن المحقق الخوئ الصلاة بلا معارض. وقد ارتض
:التال عل ينصب «يتحقق. إلا أنّ نقد صاحب «المنتق مالوضوء، فإنّ الانحلال الح الأطراف»؛ ولما كان الأصل لا يجري ف

بما أنّ الوجوب الغيري بما هو غيري ليس مجرى للبراءة، فإنّ موضوع البراءة ينحصر ف «النفسية». وعليه، تنعقد براءتان
فعليتان (وهما نف نفسية الوضوء ونف نفسية الصلاة)، فتتعارضان، فلا يسقط العلم الإجمال عن التنجيز، ولا يتم الانحلال

المدَّع. الاستثناء: إلا أن يقبل مبن المحقق النائين ف «تعلّق الأمر النفس الضمن بالشروط كالأجزاء»؛ فحينئذٍ، تون نفسية
الوضوء — إما استقلالا وإما ضمناً — معلومةً عل كل تقدير، فلا مجرى للبراءة ف الوضوء، فتجري البراءة من نفسية الصلاة بلا
معارض، ويون الانحلال الحم صحيحاً. وبحسب نظرنا ف المقابل: فإنّ جعل الصلاة طرفاً للعلم ف هذه الصورة غير صائب،

وإنما ينحصر محل العلم الإجمال ف كون «ذلك الوجوب المعلوم نفسياً أم غيرياً» فحسب.

نف دخالة الصلاة ف أطراف العلم الإجمال ف الصورة الثالثة وإبطال دعوى الانحلال

تحرير الإشال: ف الصورة الثالثة، فإنّ علمنا متعلّق بـ«أصل وجوب شء معين» (كالوضوء)، والتردد يدور حول كون «ذلك
الوجوب نفسه نفسياً أم غيرياً» فحسب. وعل هذا المبن، فإنّ جعل «الصلاة» ف عداد أطراف العلم الإجمال لا وجه له؛ وذلك
لأنّ الأطراف الحقيقية للعلم ف هذه الصورة ه حيثيتان لوجوبٍ واحد معلوم (وهما النفس/الغيري)، لا تليفان مستقلان (وهما
عٌ علوشكٍّ بدوي»، والذي هو متفر تفصيل علم الانحلال إل» التحليل المشهور القائم عل الوضوء/الصلاة). وعليه، فإنّ مبن

جعل الصلاة طرفاً للعلم، ينتف موضوعاً من الأساس.

البيان الصناع للإشال

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2293
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


تحديد طرف العلم الإجمال: ف الصورتين السابقتين، كان وجوب الصلاة محرزاً عل نحوٍ مستقل؛ ولهذا، ۇضع
«الوضوء/التقييد» ف عرض «الصلاة» عل نحوٍ صحيح. وأما ف الصورة الثالثة، فإنّ أصل وجوب الوضوء معلوم، والشك

منحصر ف كيفيته (نفس/غيري). ولهذا، فإنّ الصلاة ليست طرفاً للعلم الإجمال ف هذه الصورة أساساً حت يبنَ «الانحلال»
عل محور الوضوء والصلاة.

.ن وجوب الصلاة فعلياً، كان التردد بالنسبة إليه عديم الأثر، ولا مجال للعلم الإجمالفعلية الصلاة: فإن لم ي تصوير الشك ف
وإن كان الشك ف «فعلية وجوب الصلاة»، فإنّ هذا الشك «بدوي» من الأساس، ولا يقع طرفاً للعلم الإجمال إل جانب «وجوب

الوضوء المعلوم»، حت يدَّع الانحلال بعد ذلك. وعليه، فف كلا الفرضين، لا تون الصلاة طرفاً للعلم الإجمال محل البحث.

عدم ترتّب الشف الإنّ من «احتمال غيرية الوضوء» إل «الوجوب النفس للصلاة»: إنّ موضوع الصورة الثالثة هو التردد بين
ن حينئذٍ كشف «تقييد الصلاة»، وبالتاللأم ،ويقين نحوٍ فعل نفسية وجوب الوضوء وغيريته». فلو ثبتت غيرية الوضوء عل»

فعلية وجوبها. ولن ف مقامنا، فإنّ لدينا مجرد «احتمال الغيرية»، لا إثباتها. وإنّ «احتمال الغيرية» — بما هو احتمال — لا
عل وجوب الصلاة هو «شكٌّ بدوي» من الأساس. وبناء للصلاة». وعليه، فإنّ التردد ف شف عن «الوجوب النفسال يقوى عل
ذلك، فإنّ تركيبة «العلم التفصيل (ف الوضوء) والشك البدوي (ف الصلاة)» ليست ناتجاً للانحلال، بل ه الصورة الأولية وغير

القابلة للانحلال للعلم نفسه.

قاعدة مجاري الأصول: الأصل ف «أصل التليف» لا ف «كيفيات الوجوب»

إنّ البراءة ناظرةٌ إل «أصل التليف المجعول»، لا إل «كيفيات الجعل ف الوجوب» (نفس/غيري). وعليه، فه لا تنف النفسية
ولا الغيرية. وفوق ذلك، فبناء عل مبن صاحب «المنتق»، فإنّ «الوجوب الغيري المترشّح» لا يون مجرى للبراءة. وف مقامنا

أيضاً، حيث إنّ أصل وجوب الوضوء معلوم، فإنّ موضوع البراءة بالنسبة إل الوضوء منتفٍ. النتيجة: لو لم تن ثمة أمارةٌ أو
بيانٌ عل فعلية ذي المقدِّمة (وه الصلاة)، فإنّ البراءة تجري ف ذي المقدِّمة نفسه، لا ف المقدِّمة معلومة الوجوب.

يستلزم الترخيص ف حت ،«فعل العلم «إلزام لا طرفون لفرعٌ لأن ي ز العلم الإجمالإنّ تنج :العلم الإجمال شرط التنجيز ف
كلا الطرفين مخالفةً قطعيةً عملية. فف الصورة الثالثة، فإنّ الصلاة — بناء عل فرض عدم فعليتها — خارجةٌ عن الأطراف من

الأخرى ليست طرفاً للعلم بـ«نفسية الوضوء أو غيريته»؛ بل ترجع المسألة إل الأساس. ولو فُرضت فعلية الصلاة، فإنّ الصلاة ه
الصورة السابقة (وه فعلية ذي المقدِّمة)، الت لها بنيةٌ مستقلة. وإنّ كون الوجوب نفسياً أو غيرياً ليس مساوقاً للفعلية أو عدمها.
فبناء عل مبن الجعل الاستقلال ف الغيريات (لا مجرد الترشّح)، من الممن أن يون الوجوب الغيري هو الآخر فعلياً من حيث

الجعل. وف هذه الحالة، لا يمن تعليق فعلية وجوب المقدِّمة عل فعلية ذي المقدِّمة عل نحوٍ مطلق؛ إلا أن تُفرض الغيرية إرشاديةً
لا تأسيسية. وعليه، فإنّ بناء التعارض بين «البراءة من نفسية الوضوء» و«البراءة من نفسية الصلاة» عل أساس «جعل الصلاة

طرفاً للعلم» والخلط بين مقام الفعلية وكيفيات الجعل، هو بناء مخدوش.

وعليه، فإنّ مبن .طرفاً للعلم الإجمال (وغير الفعل الفعل) من الفرضين ٍأي ون الصلاة فالصورة الثالثة، لا ت النتيجة: ف
«الانحلال» بمعن تحليل العلم الإجمال إل «علم تفصيل وشكٍّ بدوي» ينتف موضوعاً. فالتليف الامتثال بين: وهو أنّ «معلوم

الوجوب» (كالوضوء أو الختان) يجب امتثاله؛ وإنما تجري البراءة ف التاليف المستقلة الفاقدة للفعلية فحسب (كالصلاة
بالتفصيل و«الأكثر» مجرى ؛ وذلك لأنّ «الأقل» هناك معلوموكة الفعلية). وقياس هذا المقام بباب الأقل والأكثر غير تامالمش

للبراءة، وأما هنا، فإنّ بناء طرفٍ ثانٍ (وهو الصلاة) للعلم الإجمال لا وجه له أساساً، ولا ترتز دعوى الانحلال عل مثل هذا
الأساس.



وهذا المنطق نفسه يجري ف مثال الختان. فلو أثبت الشارع أصل وجوب الختان وكان الشك منحصراً ف كونه نفسياً أو غيرياً،
فمع فرض ثبوت أصل الوجوب، يون الامتثال لازماً. فإن لم ين ذو المقدِّمة (كالحج) فعلياً (ف صورة عدم الاستطاعة)، فمن

البين أنّ الختان بوصفه معلوم الوجوب منجز، وتجري البراءة بالنسبة إل الحج. ولو فُرض «احتمال فعلية» ذي المقدِّمة، فإنّ مثل
هذا الاحتمال لا يرفع احتمال العقاب. فبناء عل «الرسائل» و«الفاية»، يبق التنجز قائماً ما لم يوجد «مؤمن من العقاب»، وإنما

يتحقق المؤمن حيثما جرى الأصل ودفع العقاب. وإنّ حديث «رفع ما لا يعلمون» إنما يون مجرى للبراءة حيثما لم ين أصل
التليف محرزاً؛ والحال أنّ أصل الوجوب (للختان أو الوضوء) ف ما نحن فيه ثابت، و«البيان» قائم عليه. وعليه، فلا تجري

البراءة الشرعية ولا العقلية؛ فلا يتحقق مؤمن، وتون النتيجة ه امتثال الواجب المعلوم.

تقريب المحقق الخوئ: ضرورة إيراد مثالٍ أدق للصورة الثالثة

ينبه السيد الخوئ عل أنّه كان ينبغ للمحقق النائين أن يورد مثالا أنسب للصورة الثالثة. فلو لم ين «الواجب الآخر» فعلياً،
لان مثال المرأة الحائض ملائماً: فف حقها، لا فعلية لوجوب الصلاة، ولو كان وجوب الوضوء مردداً بين النفس والغيري، فلا
ريب ف أنّ البراءة (بالنسبة إل الوجوب النفس للوضوء) تجري، كما هو الحال ف مثال الختان؛ وذلك لأنّه عل تقدير الغيرية، لا
ينعقد تليف فعل أصلا. وأما للفرض الذي يون فيه «الواجب الآخر» فعلياً، فإنه (قده) يقترح مثال النذر: وهو أن يون الملف

قد نذر ولنه لا يعلم هل متعلَّق النذر هو «الوضوء» أم «الصلاة». وهنا نواجه شبهتين اثنتين: 1- التردد ف متعلَّق النذر
(وضوء/صلاة). 2- وعل تقدير تعلّق النذر بالوضوء، التردد ف كون وجوب الوضوء نفسياً أم غيرياً.

تحليل السيد الخوئ: بالنسبة إل الوضوء، فإنّ «استحقاق العقاب عل جميع التقديرات» ثابت: فإن كان الوضوء نفسياً، كان
تركه مستوجباً للعقاب استقلالا. وإن كان غيرياً، آل تركه إل ترك الصلاة المنذورة، فاستتبع العقاب. وعليه، فإنّ «أصالة البراءة»

لا مجرى لها ف الوضوء. فيبق «أصالة البراءة من الوجوب النفس للصلاة»، وه تجري «بلا معارض»؛ وذلك لأنّه ف طرف
الوضوء، لا مجرى للأصل المؤمن أساساً (لونه معلوم الوجوب). وعل هذا الأساس، فإننا نرجع إل البراءة بالنسبة إل نفسية

وجوب الصلاة، وأما بالنسبة إل الوضوء — بسبب تنجز العلم — فلا يجري أي أصل.

ونقد معيار «الانحلال» عند السيد الخوئ الفرق بين الصورة الثالثة والأول

ف الصورة الأول للمحقق النائين، كان العلم التفصيل بوجوب الوضوء ووجوب الصلاة مفروضاً، وكان الشك ف تقييد الصلاة
بالوضوء. ولهذا، اعتبر السيد الخوئ أنّ «أصالة البراءة عن التقييد» تتعارض مع «أصالة البراءة عن نفسية وجوب الوضوء»،

واستنتج لزوم الاحتياط، عل خلاف المحقق النائين الذي لم يجرِ إلا البراءة من التقييد. وأما ف الصورة الثالثة، فالمفروض هو
«علم إجمال»، لا علم تفصيل؛ فأصل وجوب شء ما (وهو الوضوء) معلوم، والشك يدور بين كونه نفسياً أو غيرياً. والسؤال هو

أين يمن مبن الفرق، وهل معيار السيد الخوئ ف «الانحلال الحم» تام؟

بيان تقرير السيد الخوئ ونقده

تقرير السيد الخوئ: دعواه (قده) ه أنّه لخروج أحد أطراف العلم الإجمال، يف أن يثبت أنّ ذلك الطرف يستتبع تركه
«استحقاق العقاب عل كلا التقديرين». وف مقامنا، فإنّ الوضوء كذلك: فإن كان نفسياً، استتبع تركه عقاباً مباشراً. وإن كان

الوضوء «وجوب ل بالنسبة إلان موجباً للعقاب بالتسبيب. وعليه، يتحصف ،(فعل واجب وه) غيرياً، استلزم تركه ترك الصلاة
معلوم بالتفصيل»، وينحل العلم الإجمال «حماً» إل «علم تفصيل وشكٍّ بدوي». وحينئذٍ، تجري البراءة بالنسبة إل نفسية

وجوب الصلاة بلا معارض.

الإشال الأول: الشرط الصناع للانحلال (وهو انطباق المعلوم بالإجمال)



الضابطة: ف كل انحلال — حقيقياً كان أم حمياً — لا بد أن «ينطبق المعلوم بالإجمال» عل أحد الطرفين، حت يغدو ذلك
المعلوم نفسه «معلوماً بالتفصيل»، ويرجع الطرف الآخر إل «شكٍّ بدوي». وهذا نظير العلم الإجمال بنجاسة أحد الإناءين الذي

.عليه تفصيلا بعد إحراز نجاسة أحد الإناءين، حيث ينطبق ذلك المعلوم الإجمال ينحل

المناقشة: ف مقامنا، فإنّ مجرد دعوى «استحقاق العقاب عل كلا التقديرين» بالنسبة إل الوضوء لا تُثبت «انطباق المعلوم
بالإجمال» عل الوضوء. إذ لا نزال نحتمل أن يون متعلَّق النذر هو الصلاة، وأن لا يون الوضوء متعلَّقاً للنذر أساساً. وعليه، فإنّ

«المعلوم بالإجمال» (وهو الوجوب النفس المردد بين الوضوء والصلاة) لم ينطبق بالفعل عل أحد الطرفين، حت يقال إنّ
عل اً بدوياً». وعليه، فإنّ المعيار اللازم لتحقق الانحلال — حتبالتفصيل» وأنّ الطرف الآخر قد أصبح «ش الوضوء واجب»

النحو الحم — غير حاصل.

الإشال الثان: عدم الانسجام ف كبرى «استحقاق العقاب عل كلا التقديرين»

إنّ المحقق الخوئ يسلّم ف آنٍ واحدٍ بقضيتين اثنتين: 1- أنّ البراءة تجري بالنسبة إل الوجوب النفس للصلاة (وعليه، يون
العقاب عل ترك الصلاة — بما ه ه — «عقاباً بلا بيان»). 2- وأنّ ترك الوضوء عل تقدير غيريته يوجب العقاب (بملاك ترك

الصلاة). وهذا الجمع، عند التدقيق، يجمع بين النقيضين؛ وذلك لأنّه لو كان ترك الصلاة «مؤمناً عنه» بالبراءة، فإنّ العقاب
المترتب عل ترك الوضوء من جهة ترك الصلاة هو الآخر منتفٍ. وف هذه الحالة، فإنّ «استحقاق العقاب عل تقدير الغيرية» لا

يون ثابتاً، فتنهدم كبرى «عل كلا التقديرين». النتيجة: حت مع التنزل والقبول بالبرى، فإنّ خروج الصلاة عن الأطراف وتحقق
الانحلال — بالمعن الصناع الدقيق — لا يثبت.

وبعبارة أخرى، فإنّ المراد من هذا النقد هو تقييم مبن آية اله الخوئ ف الصورة الثالثة؛ حيث يقول لإثبات الانحلال الحم إنّ
الوضوء يستتبع تركه «استحقاق العقاب عل كلا التقديرين»، فيحل العلم الإجمال حماً إل «علم تفصيل (ف الوضوء) وشكٍّ

بدوي (ف الصلاة)»، وتجري البراءة من الوجوب النفس للصلاة بلا معارض. وهذا التقرير يبدو غير تام من جهتين:

مثال النذر — الذي يعتبره المحقق الخوئ كلا التقديرين» من حيث النذر: ف كبرى «استحقاق العقاب عل المناقشة ف (أولا
ملائماً للصورة الثالثة — نواجه فرضين متمايزين: 1- فإن كان النذر قد تعلّق بالوضوء، فإنّ تركه يوجب مباشرةً العقاب الناش

عن النذر. 2- وإن كان النذر قد تعلّق بالصلاة، فإنّ الالتزام بشروط الصلاة — ومنها الوضوء — إنما يلزم من «حيث شرطية
الصلاة»، لا «من ناحية النذر». فف هذا الفرض، فإنّ ترك الوضوء، إن استتبع عقاباً، فإنما هو من جهة ترك شرط الصلاة، لا من

حيث مخالفة النذر؛ إذ إنّ الوضوء لم ين متعلَّقاً للنذر أساساً. فدعوى «استحقاق العقاب عل كلا التقديرين من جانب النذر»
تمثّل خلطاً بين حيثية النذر وحيثية الشرطية. ولازم ذلك هو أنّ إثبات استحقاق العقاب بالنسبة إل الوضوء — بوصفه متعلَّقاً

للنذر — لا يتم ف كلا التقديرين. وعل هذا، فإنّ مبن السيد الخوئ ف هذا المثال، بل وبالنسبة إل مثال المحقق النائين أيضاً،
هو بدقة أسوأ حالا ومفتقر إل تنقيح الحيثيات.

ثانياً) السؤال عن الفارق بين الصورة الأول والثالثة ف الحم بالاحتياط أو الانحلال: فف الصورة الأول، كان العلمان
عل — المحقق الخوئ تقييد الصلاة. وقد ارتض التفصيليان بوجوب الوضوء ووجوب الصلاة مفروضين، وكان الشك ف

خلاف المحقق النائين — تعارض «أصالة البراءة عن التقييد» مع «أصالة البراءة عن نفسية وجوب الوضوء»، وحم بالاحتياط.
وأما ف الصورة الثالثة، فمع فرض «العلم الإجمال» (لا التفصيل)، فإنه يفت بـ«الانحلال» وترك الاحتياط. فلو كان المبن هو أنّ

«العلم الإجمال كالعلم التفصيل منجِز» عند فقدان المؤمن، لان مقتض الصناعة أن يبق الاحتياط قائماً (أي لزوم الإتيان
بالوضوء والصلاة)، إلا أن يحرز الانحلال بمعياره الصحيح واقعاً.

إشال وجوابه



فإن قيل: إنّ تنجز العلم الإجمال منوطٌ بتعارض الأصول ف الأطراف؛ فإذا لم يجرِ الأصل ف أحد الطرفين أساساً (كحال الوضوء
الذي يستتبع تركه «استحقاق العقاب عل كلا التقديرين»)، فإنّ العلم الإجمال لا أثر له، ويجري الأصل ف الطرف الآخر (وهو

البراءة من وجوب الصلاة) بلا معارض.

قلنا: أولا، ف كل انحلال — حقيقياً كان أم حمياً — لا بد أن «ينطبق المعلوم بالإجمال» عل أحد الطرفين، حت يغدو ذلك
مقامنا، فإنّ مجرد دعوى «استحقاق العقاب عل شكٍّ بدوي». وف» المعلوم نفسه «معلوماً بالتفصيل»، ويرجع الطرف الآخر إل

عل (د بين الوضوء والصلاةالمرد وهو الوجوب النفس) الوضوء لا تُحرِز انطباق المعلوم بالإجمال كلا التقديرين» بالنسبة إل
الوضوء؛ وذلك لأننا لا نزال نحتمل أن يون متعلَّق النذر هو الصلاة، وأن لا يون الوضوء متعلَّقاً للنذر أساساً. فـ«العلم

التفصيل» بوجوب الوضوء — بوصفه ناتجاً للانحلال — غير متحصل، والطرف الآخر هو الآخر لا يرجع إل «شكٍّ بدوي»
محض.

وثانياً، حت بناء عل التسليم بالبرى، فإنّ الجمع بينها وبين «البراءة من الوجوب النفس للصلاة» لا يخلو من تناقض. فلو كانت
البراءة بالنسبة إل نفسية وجوب الصلاة مؤمنة، لان العقاب المترتب عل ترك الوضوء من جهة ترك الصلاة — من تلك الحيثية

نفسها — منتفياً أيضاً؛ وذلك لأنّ العقاب التبع فرعٌ لثبوت العقاب الأصل. فيتزلزل بذلك عنوان «استحقاق العقاب عل تقدير
الغيرية»، ويضعف مبن خروج الطرف وتحقق الانحلال.

نتةٌ مبنائية: هل قوام التنجيز هو حقاً «تعارض الأصول ف جميع الأطراف»؟ أم أنّ نفس العلم الإجمال بالإلزام، عند فقدان
المؤمن، كافٍ للتنجيز — حت لو لم ين ف أحد الأطراف مجرى للأصل رأساً؟ فإن قُبِل بالثان، فإنّ مجرد عدم جريان الأصل

ف أحد الطرفين لا يسقط التنجيز، ولا يفتح باب العدول عن الاحتياط، إلا أن يحرز الانحلال بناء عل معيار «انطباق المعلوم
بالإجمال».

الإشال الثالث: التحديد الصحيح لأطراف العلم ف الصورة الثالثة

ف الصورة الثالثة، فإنّ العلم متعلّق بـ«الوجوب المعلوم»، والشك منحصر ف «كيفية الوجوب» (نفس/غيري). فالصلاة ليست
«طرفاً للعلم» أساساً حت يتحدَّث عن تعارض البراءتين بالنسبة إل نفسية الوضوء ونفسية الصلاة. وعليه، فإنّ بناء «الانحلال»

عل مبن خروج الوضوء وجريان البراءة ف الصلاة، يرتز عل جعل الصلاة طرفاً للعلم عل نحوٍ غير صائب.

بين الصورة الثالثة والأول الفارق المبنائ

التقييد. ولهذا، فإن قُبِل بتعارض البراءتين (نف بوجوب الوضوء ووجوب الصلاة، والشك ف العلم تفصيل :الصورة الأول
التقييد/نف نفسية الوضوء)، كانت النتيجة ه الاحتياط. وإن اعتُبر أنّ مجرى الأصل هو «المجعول» (وهو التقييد)، جرت البراءة

من التقييد بلا معارض.

الصورة الثالثة: لدينا علم إجمال بوجوب شء واحد (وهو الوضوء) إما نفساً وإما غيراً، والصلاة خارجةٌ عن أطراف العلم.
ولهذا، فإنّ معايير الصورة الأول لا تُطرح هنا. فدعوى «الانحلال» ف هذه الصورة، من دون إحراز «انطباق المعلوم بالإجمال

عل أحد الطرفين»، غير تامة.

كلا التقديرين» بالنسبة إل استحقاق العقاب عل» ز علالمرت ،مالانحلال الح ف النتيجة الصناعية: إنّ معيار السيد الخوئ
الوضوء، قاصر من جهة الشرط اللازم للانحلال (وهو انطباق المعلوم بالإجمال)، وهو يقع ف تناقضٍ عند جمعه مع البراءة الجارية

ف الصلاة. وعليه، فإنّ خروج الصلاة عن أطراف العلم وتحقق «الانحلال» بالمعن الصناع الدقيق لم يثبت. فمقتض الصناعة



ف الصورة الثالثة هو: أنّ امتثال «معلوم الوجوب» (وهو الوضوء) واجب؛ وإنما تجري البراءة بالنسبة إل التليف المستقل
الفاقد للبيان (وهو نفسية وجوب الصلاة، عل فرض عدم الحجة). فأين الانحلال؟

الخلاصة: إنّ دعوى «استحقاق العقاب عل كلا التقديرين من حيث النذر» تمثّل خلطاً بين حيثية النذر وحيثية شرطية الصلاة،
وه غير تامة. وإنّ التفريق الذي يضعه المحقق الخوئ بين الصورة الأول (حيث الاحتياط) والصورة الثالثة (حيث الانحلال)

يفتقر إل توضيح مبنائ بين؛ فمع مجرد العلم الإجمال وفقدان المؤمن، يون مقتض الصناعة هو الاحتياط. كما أنّ جعل
«تعارض الأصول» قواماً للتنجيز هو بنفسه محل تأمل؛ فالتنجيز فرعٌ للعلم وفقدان المؤمن، و«الانحلال» لا يتم إلا بإحراز انطباق

المعلوم بالإجمال عل أحد الطرفين. وعليه، فلا انحلال ف البين.
و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین


