
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب النفس و الغیری »

1447 بتاريخ 22 ربیع الثان

الواجب النفس و الغیری
الجلسة 20 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

خلاصة البحث السابق

ف البحث المتقدم، ومع التركيز عل الصورة الثالثة، تبين أنّ «الصلاة» لا تقع طرفاً للعلم الإجمال أساساً. فف هذه الصورة،
يون العلم متعلّقاً بـ«أصل وجوب شء معين» كالوضوء (أو الختان)، ويدور التردد حول كون «ذلك الوجوب نفسه نفسياً أم
غيرياً» فحسب. وعليه، فإنّ جعل الصلاة ف عرض الوضوء لبناء دعوى «الانحلال إل علم تفصيل وشكٍّ بدوي» لا وجه له.

فالتحليل الصناع هو: أنّه لو لم ين وجوب الصلاة فعلياً، لان الشك بالنسبة إليه عديم الأثر وخارجاً عن نطاق أطراف العلم.
وإن كان الشك ف فعلية وجوب الصلاة، فإنّ هذا الشك «بدوي» من الأساس، ولا يقع طرفاً للعلم الإجمال المتعلق بيفية وجوب

الوضوء. كما أنّ «احتمال غيرية الوضوء» بما هو احتمال، لا ينهض كشفاً إنّياً عن «الوجوب النفس للصلاة»؛ إذ إنّ غاية
الشف إنما تون ف فرض الغيرية اليقينية، لا ف مجرد الاحتمال. والقاعدة الأصولية بينة: وه أنّ البراءة ناظرةٌ إل «أصل

كيفيات الوجوب». فمع إحراز أصل وجوب الوضوء، لا مجرى للبراءة فيه، وإنما تجري بالنسبة إل» ليف المجعول»، لا إلالت
ذي المقدِّمة الفاقد للبيان (وه الصلاة المشوكة الفعلية). 

وإنّ شرط تنجز العلم الإجمال هو أن يون للا طرفيه «إلزام فعل»، حت يستلزم الترخيص ف كلا الطرفين مخالفةً قطعيةً
عملية؛ وهذا الشرط غير متحقق ف الصلاة ف الصورة الثالثة. وهذا المنطق نفسه يجري ف مثال الختان: فمع ثبوت أصل وجوب

الختان، يون الامتثال لازماً، وعدم وجود المؤمن يبق التنجز قائماً. وقد ورد النقد عل تقرير السيد الخوئ من جهتين: أولا، أنّ
دعوى «استحقاق العقاب عل جميع التقديرات» ف مثال النذر تمثّل خلطاً بين حيثية النذر وحيثية شرطية الصلاة. وثانياً، أنّ
الجمع بين البراءة من نفسية الصلاة وإثبات العقاب التبع عل ترك الوضوء (بسبب ترك الصلاة) لا ينسجم. فالنتيجة ه: أنّ

دعوى «الانحلال» ف هذه الصورة لا تتم؛ ويون التليف الامتثال هو الإتيان بـ«معلوم الوجوب» (كالوضوء أو الختان)، وتجري
البراءة ف التليف المستقل الفاقد للبيان (وهو الصلاة) فحسب.

الإشال الثان لصاحب «المنتق»: التطبيق غير الصائب لـ«التفيك ف تنجز المركب» عل محل البحث

تُعقَل ف ز المركب»، التتنج يك فى قاعدة «التفقد سر أنّ المحقق النائين عل «لصاحب «المنتق ال الثانالإش ينصب
النواح ذلك توجيه جريان البراءة ف عل ما نحن فيه (وهو الشك بين النفسية والغيرية)، وبن باب الأقل والأكثر الارتباطيين، إل
الشرائط»؛ وإنّ قياس محل البحث عل» الأجزاء»، لا ف» إنّ هذا التطبيق إنما يجري ف :«غير الوضوء. يقول صاحب «المنتق

الأقل والأكثر هو قياس مع الفارق.

1- التعريف الدقيق لـ«التفيك ف تنجز المركب»

المبن البروي هو أنّ المركب عين أجزائه؛ فترك كل جزء هو تركٌ لذلك المركب. وعليه، فلو كان المركب واجباً، لان تركه
بواسطة ترك أيٍ من أجزائه موجباً للمؤاخذة. ودعوى «التفيك ف التنجز» تقول إنّ العقل يمنه ف مقام المؤاخذة أن يفك بين

طرق ترك المركب؛ أي أن يون ترك المركب من جهة ترك بعض الأجزاء موجباً للعقاب، وأما من جهة ترك الجزء المشوك

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2293
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


(الزائد) فلا يون موجباً للعقاب.

بوجوب «الأقل» أو «الأكثر». وبما أنّ المؤاخذة عل إجمال لدينا علم :النحو التال الأقل والأكثر عل ر ثمرة هذه القاعدة فوتُقر
ترك الواجب من جهة ترك «الأقل» معلومة، فلا تجري البراءة العقلية بالنسبة إل «الأقل». وأما المؤاخذة عل ترك الواجب من

الرغم من أنّه لو كان «الزائد» جزءاً ف الزائد». وعل» وك» فغير معلومة، فتجري البراءة العقلية فجهة ترك «الزائد المش
الواقع، فإنّ نف المؤاخذة من هذه الجهة لا محذور فيه؛ وذلك لأنّ نف العقاب من حيثية لا يناف بقاءه من حيثية أخرى. ولما كان
صاحب «الفاية» قد أنر أصل إمان التفيك ف التنجز، فإنّه لم يرتضِ جريان البراءة العقلية ف الأقل والأكثر، واعتبر انحلال

العلم الإجمال مردوداً.[1]

2- صياغة نظرة المحقق النائين ف محل البحث

يسري المحقق النائين هذه القاعدة نفسها إل صورة الشك بين النفسية والغيرية (ف تقريرات الصورة الثانية وكذلك ف بعض
تقريرات الصورة الثالثة): فالعقاب عل ترك الصلاة «من جهة ترك الوضوء» معلوم (إذ إما أن يون الوضوء واجباً نفساً، وإما

أن يؤدي تركه إل ترك الصلاة). وأما العقاب عل ترك الصلاة «من جهة غير الوضوء» (أي سائر الأجزاء والشرائط)، فغير معلوم؛
ولهذا، تجري البراءة ف تلك الناحية بلا معارض. وببيان آخر، فما هو الحال ف الأقل والأكثر، يفك بين حيثيات المؤاخذة

مجرى زة، وهغير الوضوء غير منج زة. وحيثية الترك من جهةواجبٍ واحد: فحيثية الترك من جهة الوضوء منج بالنسبة إل
للبراءة.

3- نقد صاحب «المنتق»: قاعدة التفيك تُعقَل ف الأجزاء، لا ف الشرائط

ووجه التمايز هو كالتال: إنّ الجزء داخل ف صميم ماهية المركب؛ فترك الجزء هو عين ترك المركب. ومن هنا، فإنّ «ترك
المركب» ينحل إل عدد أجزائه، ويمن للعقل أن يفك ف المؤاخذة بين هذه الطرق. وأما الشرط، فليس مقوِماً لذات المركب؛
بل هو خارج عن حقيقته. فترك الشرط ليس هو ترك المركب عل نحو ترك الجزء، بل هو سبب وملازم لعدم انطباق المأمور به.
النتيجة: ف باب الشرائط، لا يتثر «ترك المركب» بتعدد الشرائط حت يتصور تفيك المؤاخذة بينها؛ فليس ف البين إلا «عدم

انطباقٍ واحد للمأمور به» يون منشؤه فقدان الشرط. وعليه، فإنّ تسوية منطق الأجزاء بالشرائط لا وجه له.

التطبيق عل مثال الوضوء والصلاة: بناء عل المبان الرائجة، فإنّ الوضوء شرطٌ لصحة الصلاة. فترك الوضوء ليس هو ترك
الصلاة عل نحو ترك جزء منها؛ بل إنّ «الصلاة بدون وضوء» لا تنطبق عل المأمور به الواقع. وعليه، فلا يمن القول بأنّ «ترك

الصلاة من جهة ترك الوضوء» هو نحو من الترك تون مؤاخذته معلومة، وأنّ «ترك الصلاة من جهة غير الوضوء» هو نحو آخر
تون مؤاخذته غير معلومة حت تجري فيه البراءة. فمثل هذا التفيك يسري منطق الأجزاء إل ساحة الشرائط، وهو ف غير محله.

الخلاصة المنطقية: لو سلّمت قاعدة التفيك ف التنجز، فإنّ مجال تطبيقها هو «أجزاء» المركب، لا «شرائطه»؛ وذلك لأنّ الشرط
خارج عن حقيقة المركب، ولا يتصور تركه بوصفه «طريقاً مستقلا لترك المركب» ف عرض الطرق الأخرى، حت يمن إجراء
البراءة ف تلك الحيثية الخاصة. النتيجة: إنّ تمسك المحقق النائين بتلك القاعدة لتوجيه جريان البراءة ف محل البحث (بالنسبة

إل النواح غير الوضوء) غير تام، والقياس عل الأقل والأكثر ف غير محله. ويشير السيد الروحان إل هذا المبن بقوله:

أنّ هذا الوجه إنّما یتم الإنصاف نما نحن فیه… ل ز المركب علتنج ف یالالتزام بالتف تطبیق إل المحقّق النائین نظر …
بالنسبة إل خصوصِ أجزاء المركب دون الشروط، لأنّها لا یتقوم بها المركب… فلیس هناك تروكٌ متعددة للمركب بتعدّد الشروط

ك یتصور التفیك بینها ف المؤاخذة وعدمه… وإقحام ذاك البحث فیما نحن فیه تطبیق ف غیر محلّه.[2]



«ال صاحب «المنتقالتنجيز»؛ نقدٌ لإش ط فالتوس» عدم التمايز بين الأجزاء والشرائط ف

ز المركب» لا تُعقَل إلا فتنج يك فإنّ قاعدة «التف المحقق النائين عل «لصاحب «المنتق ال الثانالمقدمة: يقول الإش
الأجزاء، ولا تجري ف الشرائط؛ وذلك لأنّ الشرط خارج عن حقيقة المركب، ولا يعدُّ تركه بمثابة تعدد طرق ترك المركب. وهذا

الإشال، ف مقام التنجز، غير تام؛ وذلك لأنّ الملاك العقلائ لـ«التوسط ف التنجيز» إنما يرتز عل القدر المتيقَّن من الامتثال،
وهو لا يعتن بون مقوِمات الامتثال داخليةً أم خارجية (أي جزءاً كانت أم شرطاً).

التعريف الدقيق لـ«التوسط ف التنجيز»

المبن: إنّ التنجز ف مقام المؤاخذة إنما يون بالنسبة إل القدر المتيقَّن من الامتثال؛ بمعن أنّ العقل يقول إنّ ما هو دخيل قطعاً
ف تحقق الامتثال، يجب تحصيله ويترتب عل تركه العقاب. وأما ما كانت دخالته مشوكة، فهو محل للبراءة.[3]

الصورة المعيارية ف الأقل والأكثر: إنّ «الأقل» داخل ف المأمور به قطعاً، فيترتب عل تركه العقاب. وأما «الزائد»، فهو
مشوك، فتجري فيه البراءة. وهذا ليس لون «الأقل» جزءاً، بل لونه «قدراً متيقَّناً».

سريان الملاك إل الشرائط

إنّ المعيار ف التنجز هو «القدر المتيقَّن من الامتثال»؛ سواء كان هذا القدر المتيقَّن ف قالب جزء معلوم (كالركوع)، أم ف قالب
شرط معلوم (كالطهارة). فبنفس الملاك الذي يترتب به العقاب عل ترك الجزء المعلوم وتون البراءة مجرى للجزء المشوك،

يترتب العقاب عل ترك الشرط المعلوم وتون البراءة مجرى للشرط المشوك. وعليه، فلو وقع التردد ف شرطية شء ما، فإنّ
وجوب الصلاة «من جهة ذلك الشرط المشوك» لا يون منجزاً، وتجري البراءة ف تلك الناحية. ولن، يبق الوجوب منجزاً من

ناحية الشروط المعلومة. وهذا هو عين منطق الأقل والأكثر، ولنه ف ساحة الشرائط.

الجواب عن تقرير صاحب «المنتق»: «تثُّر التروك» ليس شرطاً

إنّ قوله بأنّه «ف الشرائط، لا يتثر ترك المركب بتعدد الشرائط حت يمن تفيك المؤاخذة» يرتز عل افتراض «تثُّر التروك»،
يك محامل المؤاخذة». فالعقل فثُّر التروك؛ بل إنّ الملاك هو «تفت التنجيز» لا نفتقر إل ط فقاعدة «التوس والحال أننا ف
مقام المؤاخذة ينظر إل أي ناحية يسنَد ترك المأمور به: فإن كان عدم انطباق المأمور به ناشئاً من جهة ترك الشرط المعلوم،

كانت المؤاخذة تامة. وإن كان ناشئاً من جهة ترك الشرط المشوك، انتفت المؤاخذة ببركة الأصل المؤمن (وهو البراءة
الموضوعية من الشرطية). وعليه، فما أنّ العقل يفك بين «ترك المأمور به من جهة ترك الجزء المعلوم» و«تركه من جهة الجزء
المشوك»، فإنه يفك أيضاً بين «تركه من جهة الشرط المعلوم» و«تركه من جهة الشرط المشوك». فالمدار هو «استناد الترك

إل الحيثية المعلومة أو المشوكة»، لا «كونه جزءاً أو شرطاً».

الانسجام مع مبن المحقق النائين وأدبيات «الفوائد»

يصرح المحقق النائين ف «فوائد الأصول» بأنّ التفاوت بين الداخل والخارج (أي الجزء والمقدِّمة) لا مدخلية له ف المناط:
«المناط ف الجميع واحد وهو العلم بالوجوب». وهذا البيان نفسه يجري ف نسبة الجزء إل الشرط. فالشرط (لا سيما ف تحليل
الميرزا النائين الذي يرى إمان لحاظ الشرط تحت أمرٍ ضمن) لا يختلف عن الجزء اختلافاً جوهرياً من حيث التنجز. فلاهما

من مقوِمات الامتثال: معلومها منجز، ومشوکها مجرى للبراءة.



النتيجة الصناعية: إنّ التفصيل بين الأجزاء والشرائط ف مقام التنجز لا وجه له. فمعيار «التوسط ف التنجيز» — وهو الإلزام
بالنسبة إل القدر المتيقَّن والبراءة بالنسبة إل الزائد المشوك — جارٍ ف الأجزاء وف الشرائط عل حدٍّ سواء. فحيثما كانت
حيثية الدخالة ف الامتثال معلومةً (سواء كانت جزءاً معلوماً أم شرطاً معلوماً)، كان تركها منجزاً ومستوجباً للعقاب. وحيثما

كانت الدخالة مشوكةً (سواء كانت جزءاً مشوكاً أم شرطاً مشوكاً)، جرى الأصل المؤمن. وعليه، فإنّ إشال صاحب
«المنتق»، الذي يحصر جريان القاعدة ف الأجزاء، غير تام. فالقاعدة الجارية ف الأقل والأكثر — بملاك القدر المتيقَّن من

الامتثال — تسري بالمساواة ف ساحت الأجزاء والشرائط معاً، وقياس الميرزا النائين ف تسوية القاعدة بين الأجزاء والشرائط هو
قياس صحيح؛ والتفصيل الذي يذهب إليه صاحب «المنتق» ف هذا المقام لا وجه له صناعياً.

والسيد الخوئ المحقق النائين مبن محل البحث؛ نقدٌ منقَّح عل ز» وتطبيقها علالتنج يك فإعادة قراءة كبرى «التف

المقدمة: إنّ محور الإشال هو أنّ «التفيك ف التنجز» قد صيغ ف بعض التقريرات عل نحوٍ يبدو معه أنّ الحم الواحد يون
«منجزاً» و«غير منجز» ف آنٍ واحد. وهذه التعابير، لو حملت عل ظاهرها، لانت غير تامة. ولن، بتصحيح المصطلح

يك فن حفظ روح الاستدلال وتجنب المغالطة: فالمحل الصحيح للنزاع هو «التفالظاهر والواقع، يم يك بين ساحتوالتف
المؤاخذة أو المؤمن»، لا إثبات «حم موجودٍ غير منجز».

الصورة الصحيحة لـ«التفيك ف التنجز»

الملاك: هو القدر المتيقَّن من الامتثال. فالعقل ف مقام المؤاخذة يقول إنّ كل ما هو دخيل قطعاً ف تحقق الامتثال (سواء كان
جزءاً أم شرطاً معلوماً)، فإنّ تركه يستتبع العقاب. وكل ما كانت دخالته مشوكة (سواء كان جزءاً أم شرطاً مشوكاً)، فإنّ
يكٌ فحقيقته «تف يك هو فن (وهو البراءة أو عدم البيان). النتيجة: إنّ التفدفَع ببركة الأصل المؤمالعقاب من تلك الجهة ي

محامل المؤاخذة أو سقوط المؤمن»؛ لا إثبات لـ«حم موجود وهو ف الوقت نفسه غير منجز». فف الناحية المشوكة، وبحسب
ظاهر الحجة، لا يون التليف الفعل ثابتاً؛ ولهذا، لا يطرح الحديث عن «وجود حم غير منجز».

التطبيق ف الأقل والأكثر الارتباطيين

الصورة الصحيحة ه: إنّ «الأقل» داخل ف المأمور به قطعاً؛ فيترتب عل تركه العقاب، ولا تجري فيه البراءة. وإنّ «الزائد»
مشوك؛ فتجري فيه البراءة. النتيجة: لو كان «الزائد» ف الواقع جزءاً، فإنّ نف العقاب من هذه الحيثية يون معقولا، ويجتمع مع

ثبوت العقاب من حيثية ترك «الأقل». وهذا لا يعن بقاء «حم موجود غير منجز» ف الزائد، بل يعن عدم وجود تليفٍ ظاهري
ف تلك الناحية.

سريان الملاك إل الشرائط (جواب عن التفصيل بين الأجزاء والشرائط)

إنّ المعيار هو «القدر المتيقَّن من الامتثال»، لا كون المقوِمات داخليةً أم خارجية. فالمنطق نفسه الذي يجري ف الأجزاء، يجري
ف الشرائط أيضاً: فالشرط المعلوم لا يجوز تركه، ويترتب عل تركه المؤاخذة. والشرط المشوك هو مجرى للبراءة، فتسقط

المؤاخذة من تلك الناحية. وإشال «عدم تثُّر التروك ف الشرائط» غير وارد؛ وذلك لأنّ موضوع التفيك ليس هو تثُّر طرق
الترك، بل هو «استناد الترك إل الحيثية المعلومة أو المشوكة». فإن كان ترك المأمور به مستنداً إل فقدان الشرط المعلوم،

ترتبت المؤاخذة. وإن كان مستنداً إل فقدان الشرط المشوك، انتفت المؤاخذة ببركة المؤمن.

صلته بحديث الرفع وظاهر التليف



ف نطاق الظواهر، فإنّ حديث الرفع يفيد عل الأقل «رفع المؤاخذة أو التنجيز»، وهو كافٍ لجريان البراءة؛ فلا حاجة إل الالتزام
ليف الظاهري وتُدفَع المؤاخذة. وفوكة، يرتفع التالناحية المش فف ،هذا المبن لأصل الجعل». وعل بـ«الرفع الواقع القطع
الناحية المعلومة، يبق التليف منجزاً. وهذا هو بعينه روح «التوسط ف التنجيز»، من دون الافتقار إل تعبير «حم موجود وغير

منجز».

التطبيق عل محل بحث الوضوء والصلاة ومثال النذر: ف الصورة الثالثة، حيث إنّ أصل وجوب الوضوء معلوم والشك إنما هو
ف كونه نفسياً أم غيرياً، فإنّ امتثال الوضوء لازم؛ والبراءة لا تجري ف كيفيات الجعل. وأما بالنسبة إل الصلاة (بوصفها تليفاً

مستقلا)، فلو لم تقم حجة عل وجوبها النفس الفعل، جرت البراءة. لا سيما ف مثال النذر، حيث إنّه عل تقدير تعلّق النذر
بالوضوء، يستتبع تركه عقاباً مباشراً. وعل تقدير تعلّق النذر بالصلاة، فإنّ وجوب شرط الصلاة (وهو الوضوء) منجز من حيث

الشرطية، لا من حيث النذر؛ فالمؤاخذة عل ترك الوضوء ف هذا الفرض تون بملاك الشرطية. وف كلا التقديرين، لا تجري
البراءة ف الوضوء. وأما بالنسبة إل نفسية الصلاة، فتجري البراءة بلا معارض عند فقدان البيان.

«مو«الانحلال الح ضابطة تنجيز العلم الإجمال

:نحوٍ صحيح كالتال ن تقرير ذلك علالأطراف». ويم هو «تعارض الأصول ف عند السيد الخوئ إنّ معيار تأثير العلم الإجمال
أحد الطرفين أساساً بسبب علم ِزاً. فلو لم يجرِ الأصل فون منجكلا الطرفين، ي ن فعند فقدان المؤم ،إنّ العلم الإجمال

تفصيل، وجرى الأصل المؤمن ف الطرف الآخر بلا معارض، فإنّ العلم الإجمال يغدو «عديم الأثر حماً». وهذا ليس إثباتاً
لـ«وجود حم غير منجز»، بل هو نف للتليف الظاهري ف الناحية المشوكة.

التزاحم ودور القدرة (لتحقيق الانسجام المبنائ): بناء عل مبن مشهور المتأخرين (ومنهم الإمام الخمين والسيد الخوئ)، فإنّ
القدرة شرطٌ لـ«التنجز» لا لـ«الفعلية». فف التزاحم، يبق كلا الحمين قائماً من حيث الفعلية؛ وإنما تتبع المؤاخذة وجود المؤمن
أو العذر: فف المتساويين، يحم العقل بالتخيير. وف الأهم والمهم، يجب تقديم الأهم، ولا مؤاخذة عل ترك المهم بسبب عذر عدم

القدرة عل الجمع. وهذا الإطار ينسجم تماماً مع صياغة «التفيك ف المؤاخذة».

النتيجة: إنّ روح استدلال الميرزا النائين والمحقق الخوئ ف «التفيك» قابلةٌ للدفاع، ولن بشرط تصحيح الصياغة: فالحديث
هو عن «التفيك ف المؤاخذة والمؤمن»، لا عن إثبات «حم موجود غير منجز». وإنّ الملاك العام ف الأجزاء والشرائط واحد:

فمعلوم الحيثية منجز، ومشوک الحيثية مجرى للبراءة. وف محل بحث الوضوء والصلاة، فإنّ امتثال معلوم الوجوب (وهو
الوضوء) لازم، والبراءة بالنسبة إل نفسية الصلاة — ما لم تقم حجة — بلا معارض. فالعلم الإجمال، من دون تعارض الأصول

ومن دون انطباق المعلوم عل أحد الطرفين، لا قوام له ف التنجيز. و«الانحلال الحم» يعن سقوط المؤاخذة ف الناحية
يك فالتعبير غير الصائب عن «التف بروي يرد علال الز». وبهذا التصحيح، فإنّ الإشغير منج موكة، لا بقاء «حالمش

التنجز»، وأما أصل منطق التفيك — بمعن التفيك ف محامل المؤاخذة ونطاق المؤمن — فإنه معقول ومنطبق عل الصناعة
الأصولية ف ساحت الأجزاء والشرائط معاً.

الامتناع العرف للتفيك ف التنجز وعدم انحصار الانحلال بـ«التوسط ف التنجيز»

الامتناع العرف للتفيك ف التنجز وتصحيح التعابير: حت لو افترضنا الإمان العقل للتفيك ف التنجز، فإنّ السؤال المحوري
هو: هل يرتض العرف مثل هذا التفيك؟ فف المحاورات العقلائية، لا يقول المول للعبد: «هذا الحم منجز من جهة، وغير منجزٍ

من جهة أخرى». فالارتاز العرف لا يسيغ مثل هذا الانشطار ف ساحة الإلزام. وعليه، فلو كان المراد من التفيك هو أن يعدَّ
«الحم الواحد»، مع فرض بقائه، «منجزاً» و«غير منجز» ف آنٍ واحد، لان هذا البيان غير معهودٍ عرفاً وسالبةً بانتفاء

الموضوع.



والصياغة الصحيحة ه أن نتحدث، بدلا من «التفيك ف تنجز الحم»، عن «التفيك ف محامل المؤاخذة ونطاق المؤمن»:
فف .(الزائد وه) وكةوالحيثية المش (القدر المتيقَّن من الامتثال وه) ك بين الحيثية المعلومةمقام المؤاخذة يف فالعقل ف

الحيثية المعلومة، تون المؤاخذة تامة. وف الحيثية المشوكة، تسقط المؤاخذة ببركة الأصل المؤمن (وهو البراءة أو عدم البيان).
وف هذا التقرير، تنتف دعوى «وجود حم باقٍ وهو ف الوقت نفسه غير منجز»؛ وذلك لأنّه بعد جريان البراءة ف الناحية

المشوكة، لا يون التليف الظاهري ف تلك الحيثية مفروضاً أساساً حت يطرح الحديث عن «عدم تنجز الحم الموجود».
والتعبير الأدق ف الأقل والأكثر هو هذا بعينه: فبجريان البراءة بالنسبة إل «الزائد»، تسقط جزئيته ف مقام الظاهر، وتون الصلاة

.«فعلا زةنها غير منجقال إنّ «الجزئية ثابتةٌ واقعاً ولالقدر المتيقَّن؛ لا أن ي يجب الإتيان بها ه الت

وف مقام تأمين الملف، فإنّ أقل ما يفيده حديث الرفع — بناء عل مبن المشهور — هو «رفع المؤاخذة أو التنجيز»؛ وهذا
المقدار كافٍ لنف العقاب من الناحية المشوكة. فلا حاجة إل الالتزام بـ«الرفع الواقع لأصل الجعل» حت نؤول إل نتائج غير

مرغوبٍ فيها ف قاعدة الاشتراك. وعل هذا، فإنّ القول الصحيح بعد جريان البراءة هو أنّه «ف الناحية المشوكة، لا تليف
ال العرفيك، ويرتفع الإشز». وبهذا التصحيح، تُحفَظ روح دعوى أنصار التفنه غير منجم موجود ولظاهرياً»؛ لا أنّ «الح

أيضاً.

الانحلال لا ينحصر ف «التوسط ف التنجيز»

إنّ دعوى توقف كل صورة من صور الانحلال عل قبول «التوسط ف التنجيز» غير تامة. فالمسلك المتعارف للانحلال ف الأقل
والأكثر هو كالتال: لدينا علم إجمال بوجوب الصلاة. وبالنسبة إل تسعة أجزاء، يتحصل علم تفصيل وقدر متيقَّن؛ فتخرج هذه
ز فذلك الزائد. وهذا التحليل يرت الجزء العاشر، فتجري البراءة ف الشك منحصراً ف ويبق .الأجزاء من تحت العلم الإجمال
بناء الانحلال عل «إخراج القدر المتيقَّن»، لا عل افتراض «بقاء حم غير منجز». وف ما نحن فيه أيضاً، فحيثما أمن إخراج

ذاك المقدار من مقوِمات الامتثال الذي ثبت بحجة (سواء كان جزءاً أم شرطاً معلوماً) عن عهدة العلم الإجمال، فإنّ الزائد يحال
إل البراءة، من دون الافتقار إل قالب «التوسط ف التنجيز».

الخلاصة النهائية

إنّ التفيك ف التنجز، لو فُهِم بمعن «وجود حم واحد وهو ف الوقت نفسه غير منجز»، لان غير تام عرفاً وصناعةً. والصورة
الصحيحة ه «التفيك ف محامل المؤاخذة ونطاق المؤمن»: فالحيثية المعلومة ملزمة. والحيثية المشوكة مجرى للبراءة. وبعد
جريان البراءة ف الناحية المشوكة، يون موضوع التليف الظاهري بالنسبة إل تلك الناحية سالبةً بانتفاء الموضوع؛ فالتعبير
بأنّ الحم «غير منجز» مع فرض وجوده ف تلك الحيثية تعبير مضلّل. كما أنّ الانحلال لا ينحصر ف «التوسط ف التنجيز»؛ إذ
يمن صياغته عل أساس «إخراج القدر المتيقَّن» من العلم الإجمال وإحالة الزائد إل البراءة، من دون التمسك بذلك القالب.
وبهذا التصحيح، يحفَظ الإحام العرف والصناع للاستدلال من جهة، ويجتنَب التعابير الت توح بوجود «حم موجود غير

منجز» من جهة أخرى. وعليه، فإنّ الإشال العرف عل التفيك يجد وجهه الحقيق، ولا تُسدُّ مسالك الانحلال المعتبرة.

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

--------------------------
[1]‐ ‏محمد کاظم آخوند خراسان، کفایة الأصول (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430)، ج 3، 116.

[2]‐ ‏محمد الروحان، منتق الأصول (قم: دفتر آيت اله سيد محمد حسين روحان، 1413)، ج 2، 230.
[3]‐ الف. معن التوسط ف نفس التليف هو كون نفس التليف الواقع بحيث يون باقيا عل تقدير و ساقطا عل التقدير الآخر
كما ف موارد الاضطرار إل المعين بعد العلم الإجمال فإن موضوع التليف عل تقدير انطباقه عل المضطر إليه يون ساقطا لا



محالة و عل تقدير انطباقه عل غيره يون باقيا كذلك.
مخالفته عل انه كان بحيث يصح العقاب عل حاله مطلقا إ باقيا عل م الواقع‏ التنجيز هو كون الحالتوسط ف ب. و معن

تقدير دون تقدير كما ف موارد الأقل و الأكثر عل القول بالبراءة فإن التليف الثابت ف مورده بحيث يصح العقاب عل مخالفته
إذا كانت مستندة إل ترك الاجزاء و الشرائط المعلومة و اما إذا كانت مستندة إل ترك غيرها من الاجزاء أو الشرائط المجهولة فلا
يصح العقاب عل مخالفته مع انه تليف واحد شخص عل تقدير تعلقه بالأقل أو الأكثر. (‏محمدحسین نائین، أجود التقریرات، با

ابوالقاسم خوی (قم: مطبعة العرفان، 1352)، ج 2، 270.)

----------------------
المصادر

‐ آخوند خراسان، محمد کاظم‏. کفایة الأصول. ۳ ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430.
.1413 ،روحان ه سيد محمد حسينالأصول. ۷ ج. قم: دفتر آيت ال محمد‏. منتق ،الروحان ‐

‐ نائین، محمدحسین‏. أجود التقریرات. با ابوالقاسم خوی. ۲ ج. قم: مطبعة العرفان، 1352.


