
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » صلاة الجمعة »

1447 بتاريخ 26 ربیع الثان

صلاة الجمعة
الجلسة 21 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

الحائري نظار الشّیخ مرتضبم ريالاستنتاج الح

و حتّ الآن قد رسخنا الإجماع المتواتر عل انعدام وجوبها العین و التّعیین، و قد لَخّص الشّیخ الحائري کافّة الإجماعات
[1]:ریحة و البیانات النّفیسة قائلاالص

«ف ما تحصل لنا من العبارات المنقولة و هو أمور:

‐ منها: ثبوت الإجماع عل اشتراط الجمعة ف الجملة بإقامة المعصوم أو من يون مأذوناً من قبله ف ذلك (وفقاً للجواهر و
وِجهة نظرنا النّهائ أیضاً) .

و الإجماع المشار إليه من جِهتين:

1. من حيث إنّ تحقّقه (أى الاشتراط المذكور) عل وجه الإطلاق ‐بحيث يشمل حال الغيبة و عدم التّمن من الاستيذان‐ غير
معلوم (فلم یجمعوا عل شرطیة الإذن فترةَ الغیبة) كما هو الظّاهر من كلام الروضة المتقدّم ذكره آنفاً و من كلام الشّيخ قدّس سره

المتقدّم ذكره[2] ف المبسوط و النّهاية من أنّه «يجوز» عقد الجمعة مع حضور الإمام لغيره إذا كان ف البين مانع كأن يون
مريضاً (إذن قد انعقَد «معقدُ الإجماع بوجوبها» عل عقد المعصوم بنفسه فلو تمرض لَعقَده الآخَرون، فبالتّال لم یستوجِبها

المجمعون فترةَ الغیبة).

2. و من حيث كونه (الحضور أو الإذن) شرطَ الصحة، أو الوجوب التّعيين، فإنّه و إن كان ظاهر معقد نقل إجماع الشّيخ ‐قدّس
سره‐ ف الخلاف هو الأول (أي تصح الجمعة بلا وجوب تعیین) إ أنّه معارض بلام المرتض ‐قدّس سره‐ المتقدّم[3] الظّاهر

ف الثّان (أي ستَتوجب تعییناً فترة الغیبة).

و لنّا سنَجرحه:

· أولا: قد نَقُصت استقرائه ‐من اللمات‐ حیث لم یف القدام بین «الغیبة و الحضور» مما یؤکد تسالمهم عل شرطیة
:الفة کالتّالفإنّ بعض عبائرهم الس الحضور لوجوبها التّعیین

Ø الشّیخ الطّوس: «و أيضاً عليه (وجوب الجمعة و صحتها) إجماع الفرقة، فإنّهم لا يختلفون أنّ من شرط الجمعة الإمام أو من
أمره.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2292
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


Ø «و ف الغنية و كذا المح عن القاض: يجب الاجتماع ف صلاة الجمعة بشرط الإمام العادل أو من نصبه و جرى مجراه
بالإجماع»[4].

Ø و عن السرائر نف الخلاف عن اشتراط انعقادها بذلك (بالمعصوم و منصوبه) و أنّ إجماع أهل الأعصار عليه.[5].

Ø «و ف التّذكرة: «يشترط ف وجوب الجمعة السلطان أو نائبه عند علمائنا أجمع؛ للإجماع عل أنّ النب صلّ اله عليه و آله و
سلّم كان یعیِن...»[6]

ب الإقامة علحوا بأنّه «تَتوجة‐ بل لَصریفیة حضور المعصوم فحسب لَما نطَقوا بالإطلاق ‐بهذه الفلو استَهدفوا شرطی
المعصوم الحاضر» بینما قد أطلَقوا وجوبها دون خصوص الحضور.

· ثانیاً: قد انصب معقد الإجماع عل «أصل شرطیة المعصوم» فإنّ حضوره سیستوجب الجمعة تعیینیاً بحیث ستَطرأ الصحة أو
الفساد عل الوجوب التّعیین فحسب لا التّخییري أساساً، بل لا نحتمل وجوبها التّخییري فترةَ الحضور أبداً، فبالتّال ستَتلازم

صحتها أو بطلانها بالوجوب التّعیین فحسب..

[7] :ه من تصریحات الأعلام قائلااستنتاجات مل الشّیخ الحائريَاست ثم

‐ و منها: تحقّق سيرة النّب صلّ اله عليه و آله و الخلفاء من بعده عل انحصار انعقاد الجمعة بول الأمر و الأمراء من قبله، أو
من يون منصوباً لذلك أو للأعم منه و من غيره.

‐ و منها: أنّ المظنون بل الّذي تطمئن به النّفس أنّه لم ين دليل آخر مستنَداً للقدماء ف حمهم بالاشتراط (عل حضور
المعصوم) إ ما ذكروه ف مقام بيان مدرك (الإجماع عل الاشتراط) و ما حصل لنا من ذلك، أمران:

زمان الخلفاء الثّلاثة و المول إل ه عليه و آله و سلّم المستمرال ّصل (للمسلمین) من زمن النّب 1. أحدهما: الإجماع العمل
أمير المؤمنين عليه السلام و بعده من غير فرق ف ذلك بين الخاصة و العامة، فإنّ الّذي عليه عمل المسلمين أنّ إقامة الجمعة

موكولة إل الخلفاء و الأمراء، و الفرق بين الفريقين إنّما هو ف المصداق (أنّه لا یجوز الحضور ف الجمعة فترةَ حومة الجائر).

2. ثانيهما: خبر محمد بن مسلم المتقدّم[8] ف ط كلام الشّيخ ف الخلاف (الدّالة عل شرطیة السلطان العادل).

‐ و (أما) احتمال أن يون عند اللين و الصدوق و الشّيخ ‐قدّس اله أسرارهم‐ أخبار اخَر دالّة عل اشتراط صحة الجمعة أو
وجوبها بحضور الإمام المعصوم عليه السلام أو السلطان العادل.

Ø مدفوع بأنّه لو كان عندهم أخبار غير ما ذكروه دالّة عليه، لذكروه ف كتبهم المعدّة للأخبار الّت يصح العمل بها. فعل هذا لا
اعتبار بالإجماع المدّع، بل لابدّ من الرجوع إل مدركه، لأنّه لا يشف عن وجود أدلّة أخر غير ما ذكروه ف مستند فتاويهم، هذا

مع استناد الإجماع ف كلام غير واحد ممن تقدّم كلامهم إل الإجماع العمل المتقدّم مثل ما عن المعتبر[9] و التذكرة[10] و كنز
العرفان[11] و هو الظاهر من المنقول عن الرك أيضاً.

و الحاصل أنّ:



1. استناد الفتوى إل الإجماع العمل و رواية محمد بن مسلم أولا (لا استناداً إل تصریحات العلماء).

2. و استناد إجماع الأصحاب إل بعض ذلك (الإجماع العمل أو الخبر) ثانياً.

3. و عدم ذكر ما يدل عل الاشتراط بالإمام غير ما هو مذكور و واصل إلينا ف كتب الأخبار ‐مع صيرورتهم بصدد البيان– ثالثاً.

مانع عن حجية الإجماع و كونه مدركاً مستقّ ف قبال مدركه المعلوم عندنا، لعدم كشفه عن مدرك آخر قطعاً، فلا حجية للإجماع
.المذكور قطعاً و إن كان حاصلا

ن تأخّر عن الشّيخ كالمحقّق الثّانكلام غير واحد مم ف المدّع‐ عدم الوجوب التّعيين و منها: أنّ الظّاهر كون الإجماع عل ‐
و العّمة ف كتبه و غيرهم‐ متّخَذاً من القولين المعروفين بين القدماء، من جواز صلاة الجمعة ف زمان الغيبة كما هو الظّاهر

من الشّيخ ‐قدّس سره‐ عل ما ذكروه، و الحم بعدم مشروعيتها فيه، كما عن المرتض ‐قدّس سره‐ ف الميافارقيات.
فالإجماع المذكور عل تقدير تحقّقه ليس إجماعا بسيطاً عل نف التّعيين، بل هو مركب من عدم المشروعية و التّخيير، فالقول

بالوجوب التّعيين إحداث للقول الثّالث، و ذلك مما يوهن الإجماع المحصل فضلا عن منقوله كما هو معروف ف بابه.»

و لن نُعارضه:

· أولا: إنّ صاحب الجواهر قد ارتَض کلا الإجماعین: «البسیط و المرکب» عل وجوبها التّعیین شریطة تواجد المعصوم بحیث
لو غاب لأزهق التّعیین.

· ثانیاً: لقد استَقبل الشّیخ الحائري الإجماع البسیط ف الجملة لدی صدر مقالته، فیف قد نسفه هنا؟ فالإجماع المرکب هو الراسخ
أکیداً، و البسیط نافذ إجمالیاً.

· ثالثاً: لم ینحصر ینبوع الإجماع بآراء القدام و ذاک الخبر فحسب ‐زعماً منه‐ فإنّ المشایخ الثّلاثة لم یستجلبوا کافّة الروایات
ضمن مصنَّفاتهم المتوفّرة حالیاً، فلعل «شرطیة حضور المعصوم لوجوبها التّعیین» قد عدّت بمنظارهم کالأصول المتلقّاة[12]
‐الّت قد شیدها المحقّق البروجردي‐[13] فإنّ تواتر الإجماعات بهذه الیفیة النّادرة ‐ضمن الفقه‐ لا ینحصر عل روایة محمد

بن مسلم أو السیرة العملیة فحسب بل تاثرها و شدّتها قد أضاىت لنا أنّ الحم قد تولّد منذ عهد المعصوم حتّ توصل ‐یداً بید و
صدراً عن صدر‐ إل القدام حتّ بلا خبر مروي ف المضمار.

-----------------------------
[1] حائری مرتض. صلاة الجمعة (حائری). ص73 قم ‐ ایران: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر

.الإسلام
[2] ف ص ٥٧.

[3] ف ص ٦٣ و ٦٤.
[4] الغنية: ٩٠. المهذّب ١٠٠:١.

[5] السرائر ٣٠٣:١.
[6] التذكرة ١٩:٤.

.الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام صلاة الجمعة (حائری). ص74-75 جماعة المدرسين ف .[7] حائری مرتض
[8] ف ص ٥٦.



[9] مر ف ص ٧٠.
[10] مر ف ص ٧١.
[11] مر ف ص ٧٢.

م آراءّططاقة الإجماع المذكور الذي قد أصبح من "الأصول المتلقّاة" ستُح » :ل مسبقاً قائلاصها الأستاذ المبج[12] حیث قد مح
ج ضمنقد اندر ،فبالتّال ،و عملا م خلفاً عن سلَف، نقلاقبول هذا الح ت قاطبةُ الأصحاب علالمخالفین بأسرهم إذ قد تَسالم

الأصول المتلقّاة والّت باستحامها الحیم قد تَفوقت عل الإجماعات الرائجة كالحدس وعل الشّهرة والخبر المستفیض
وأقرانها، ولهذا فلا أرضیة للمناقشات السندیة فیها، فببركة "الأصل المتلقّ" لم نَعد نَعبأ بشرذِمة من المخالفین.»

[13] وقد صرح بل عززَ هذه المنهجیةَ المحقّق البروجردي ضمن عدّة مواطن قائلا: كتب القدماء الموضوعة لبيان اصول المسائل
المتلقّاة عن المعصومين عليهم السلام و قد كانت عادة قدماء أصحابنا رضوان اله عليهم أن يقتصروا ف كتبهم الفقهية بذكر
المسائل المتلقّاة عنهم عليهم السلام بألفاظها حتّ لو كان أحد منهم يخلطُ تلك المسائل مع الفروع المستفادة من تلك الاصول

المتلقّاة لأعرضوا عنه، كما أنّ شيخنا الطوس قدس سره وضع كتابه «النهاية» لتدوين تلك الاصول؛ فل مسألة لم توجد ف تلك
التب الموضوعة لتدوين اصول المسائل المتلقّاة عنهم عليهم السلام يحم فيها عل طبق ما يقتضيه القواعد و لا اعتبار بإجماع
المتأخّرين فيها فضلا عن شهرتهم و كل مسألة وجدت ف أكثر تلك التب أو جميعها نستشف من ذكرها فيها كونها متلقّاة من
المعصومين عليهم السلام فنعمل عل طبقها، و إن لم يجمع عل وفقها آراء تمام الأصحاب. بروجردی، حسین. كتاب الإجارة و

الغصب و الوصیة، الصفحة: ۲۰.
وتحدّث عنها أیضاً: و هذان الحمان مشهوران بين الأصحاب و ذكروهما ف كتبهم المعدّة لنقل الاصول المتلقّاه عن الأئمة عليهم

السلام فيشف بذلك عن كونهما منصوصين من قبلهم عليهم السلام. كتاب الصلاة (بروجردی)، الصفحة: ۱۵۰.
و قد لَخَّص تحقیقَه قائلا: « فتلخص مما ذكرنا أنّ مسائل الفقه عل قسمين: فبعضها أصول متلقاة عنهم عليهم السلام و قد

ذكرناها القدماء ف كتبهم المعدة لنقلها، و يون إطباقهم ف تلك المسائل بل الاشتهار فيها حجة شرعية لاستشاف قول المعصوم
عليه السلام بذلك، و بعضها تفريعات تستنبط من تلك الأصول بإعمال الاجتهاد، و لا يون الإجماع فيها فضلا عن الشهرة مغنيا

عن الحق شيئا، و لا يخف أن الاجتهاد عند أصحابنا الإمامية ليس إلا استقصاء طرق الشف عن قول المعصوم و استنتاج
الأحام من آثارهم و استنباط الفروع من الأصول المأثورة عنهم، نعم الاجتهاد عند العامة يخالف ما ذكر، فإنّه عندهم دليل مستقل

ف قبال سائر الأدلة الشرعية، و لذلك كانوا ف كتبهم الأصولية يذكرونه ف فصل مستقل، فالاجتهاد عندنا عبارة عن استفراغ
الوسع ف استنباط الأحام الشرعية عن أدلتها و أما عندهم فدليل ف قبال سائر الأدلة.» (البدر الزاهر ف صلاة الجمعة و

المسافر. ص21 قم ‐ ایران: متب آية اله العظم المنتظري.)


