
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب التعیین و التخییری »

بتاريخ 07 جمادی الاول 1447

الواجب التعیین و التخییری
الجلسة 28 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

 
خلاصة البحث السابق

كلا تقريري المحقّق الأصفهان (قدس سره) عل ال المشترك الذي أورده السيد الخوئالجلسة السابقة حول الإش دار البحث ف
ف تحليل الواجب التخييري، وهو الإشال الناظر إل «لزوم تعدّد العقاب ف فرض ترك جميع الأطراف». فبناء عل كلا هذين

التقريرين — سواء عل أساس تعدّد الملاكات المتباينة، أو عل أساس فرض الغرض الواحد مع تعدّد البدائل — فإنّه ف صورة
ترك جميع الأطراف، وحيث لم يدخل أي ترخيصٍ حيز الفعلية، تتحقّق مخالفة جميع الخطابات، ويلزم من ذلك قهراً تعدّد العقاب؛
والحال أنّ الارتاز العقلائ والسيرة الفقهية يقضيان بأنّ ترك الجميع يمثّل عصياناً واحداً. وف مقام التحليل الفنّ لهذا الإشال،

وترخيص ،إسقاط أربعة أنحاء: ترخيص الواجب التخييري عل تصوير الترخيص ف يعمد الشهيد الصدر (قدس سره) إل
اشتراط، وترخيص بدل عل الجامع الانتزاع، وترخيص ف صعيد المؤاخذة. فالنحوان الأولان يفضيان إل تعدّد العقاب، بينما

يصون النحوان الأخيران وحدة العقاب. 
وقد اتّضح من خلال البحث التطبيق أنّ تقريري المحقّق الأصفهان ينطبقان عل النحوين الأولين، وعليه يبق إشال السيد
الخوئ جارياً فيهما. ولا يمن صيانة وحدة العقاب إ بأحد سبيلين: إما العدول عن إطار «الوجوبات التعيينية المشروطة»

ل الشارع فبا التصريح بتحديد موضوع المؤاخذة من قأحدها»، وإم» الجامع الانتزاع عل «لصالح «الوجوب الواحد البدل
عنوان «ترك مجموع الأطراف». وكلا السبيلين يفتقر إثباتاً إل قرينة تنهض به. والنقطة الجوهرية ف هذا البحث ه أنّ معيار
الامتثال والعصيان إنّما هو «موافقة الخطاب ومخالفته»، لا «تفویت الملاك أو استيفاؤه». وعليه، فما لم يتصدَّ الشارع بنفسه
لتحديد موضوع العقاب، فإنّ تعدّد الخطابات يستلزم تعدّد العقاب، حتّ وإن كان الغرض أو الملاك واحداً. فالمحصلة ه أنّ

ا فوجوب الجامع، وإم الرجوع إل من فا أن يوأنّ سبيل صيانة وحدة العقاب إم ،تام ال تحليللهذا الإش تحليل السيد الخوئ
جعل ترخيصٍ ف صعيد المؤاخذة.

منهج البحث ف تبيين نظرية الواجب التخييري

الجلسات المتقدّمة استعراض باب الواجب التخييري. وقد جرى ف ف هذا المقام بتحقيق المحقّق الأصفهان بحثنا ف يختص
الات، وكذلك لتحقيق الشهيد الصدر فمن إش ما أورده عليه السيد الخوئنهاية الدراية»، ول» تعليقته عل لبيانَيه ف لمفص

المسألة. وها نحن الآن نعود إل نقطة كان المحقّق الأصفهان قد طرحها ف متن «نهاية الدراية» نفسه — توطئةً لذلك التحقيق
عينه — وه أنّه (قدس سره) قد افترض ليفية قيام الملاك ف أطراف الواجب التخييري خمس صورٍ، ثم اختار من بينها

«الصورة الخامسة»؛ وقد جاء تفصيل هذا الاختيار ف تلك التعليقة ذاتها.

تذكرة منهجية: إنّ المنهج الصحيح والفنّ ف عرض هذا البحث كان يقتض أن تُبين أولا نظرية الآخوند الخراسان، ثم ينقَل ما
أورده المحقّق الأصفهان ف متن «نهاية الدراية» — الذي هو ف حقيقته حاشيةٌ عل كلام الآخوند — ثم ف نهاية المطاف، يصار

إل شرحه المبسوط ف التعليقة. إ أنّنا ف هذه الدورة، واقتداء بمسار المباحث ف «محاضرات» السيد الخوئ، قد عسنا هذا
الترتيب. وهذا المنهج، وإن لم ين هو الأمثل من الناحية الفنّية، فإنّنا مع ذلك سنلحظ ف مقام التقييم والمناقشة النسبة التاريخية

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2294
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


بين الأقوال.

الأفق الذي سنسير عليه ف متابعة البحث: أولا، سنقوم بنقل وتحليل ما ورد ف متن «نهاية الدراية» ف مقام تقسيمه ليفية قيام
الملاك إل خمس صور، مع رسم المعالم الدقيقة لـ«الصورة الخامسة» الت اختارها المؤلّف. ثانياً، ثم سنعمد إل استجلاء النسبة

تصلها بنقودات السيد الخوئ ة التة والمبنائيالتعليقة، مع إعادة قراءة الروابط المفهومي له فبين هذه الصورة وبين ما فص
هذا الإطار، سنواصل بحث «إطلاق صيغة الأمر» ونسبته إل نهاية المطاف ومع الحفاظ عل وتقريرات الشهيد الصدر. ثالثاً وف

التعيينية والتخييرية، وذلك عل وفق ترتيب «المحاضرات»، مع الإرجاع اللازم إل متن «الفاية» وتعليقات كل من المحقّق
.والميرزا النائين الأصفهان

نظرية المحقّق الأصفهان: تحليل صور الملاك وتحرير محل النزاع ف الواجب التخييري

يعمد المحقّق الأصفهان(قدس سره) ف مقام تحليله ليفية قيام الملاك ف أطراف الواجب التخييري إل افتراض خمس صور،
ثم يذهب إل أنّ أربعاً منها إما أن تون خارجةً عن محل النزاع، أو أنّها تؤول إل «التخيير العقل». وذلك لأنّ التحقيق ف حقيقة
التخيير إنّما ينصب عل «التخيير المولوي الشرع». وهذا التركيز هو ف حقيقته المرتز الجوهري لدى الأصوليين، وإن لم يقع

التصريح به ف بعض الأحيان. بل إنّ هذا المرتز نفسه يستشف بوضوح من كلمات المحقّق الخراسان أيضاً.

إنّ أمر التخيير العقل ف مقام الثبوت جل لا غبار عليه؛ إذ يتعلّق الوجوب فيه بالجامع اللّ، ويون كل فردٍ من أفراده صالحاً
لتحقيق ذلك الجامع ف مقام الامتثال. وأما ما هو بؤرة البحث ومحور النزاع، فإنّما هو «التخيير الشرع» ف مقام الثبوت.

استقلال، فلماذا لم يوجبهما الشارع معاً عل عل واحدٍ من الطرفين واجداً للملاك اللزوم أنّه إذا كان كل من فوالمعضلة ت
نحو التعيين؟ وإن كان الملاك منحصراً ف طرفٍ واحد، فلماذا لم يتعلّق الوجوب بذلك الفرد المعين دون غيره؟ وبعبارة أخرىٰ،

كيف يعقَل، مع ثبوت الملاك ف كلا الطرفين عل السواء، أن يتعلّق الحم بهما عل نحو «التخيير» لا عل نحو «التعيين»؟

تنبیه وتحدیدٌ لمحل النزاع: حتّ وإن كان التحليل النهائ قد يقرب بين التخيير الشرع والتخيير العقل ف صعيد الامتثال، فإنّه
ليس هو «التخيير العقل المحض» بعينه؛ وذلك لأنّ العقل لا يقوىٰ مستقلا عل تحديد أطراف الواجب، بل إنّ هذا التعيين يتقوم

ببيان الشارع. فببيان الشارع، قد تتّخذ صورة الامتثال هيئةً شبيهةً بالتخيير العقل، إ أنّ سنخ الحم يبق مولوياً لا إرشادياً. إنّما
البحث ف هذا المقام هو ف كيفية أن ينصب الشارع أداة «أو» ف مقام الجعل، فيشرع بذلك التخيير بين متعلّقات الواجب.

وعليه، فإنّ محل النزاع الحقيق ف الواجب التخييري إنّما هو «التصوير الثبوت للتخيير الشرع»، لا مجرد استعراضٍ للتخيير
العقل. فل صورة تؤول ف نتيجتها إل الجامع اللّ العقل أو إل الخروج عن دائرة المولوية، تون خارجةً عن صميم البحث.

فالنقطة المحورية ه التبيين المعقول ليفية تعلّق الإلزام الشرع عل نحو التخيير بين أطرافٍ كل منها ذو ملاكٍ تام، والإجابة عن
سرِ عدم التعين عل الرغم من افتراض تمامية الملاك ف كل طرف.

امتناع استيفاء الغرض الثان :الصورة الأول

نفسه وبقطع النظر عن الآخر، ذا ملاكٍ لزوم الواجب التخييري، ف واحدٍ من طرف ون كلوتصوير هذه الصورة هو أن ي
الثان لاستيفاء غرض الفعل الآخر، فيغدو بذلك الفعل مجال د تحقّق أحد الطرفين واستيفاء غرضه، لا يبقأنّه بمجر إ .مستقل

فاقداً للملاك.

حم المسألة: لزوم الجمع بينهما

يم؛ وذلك لأنّه إذا كان كلا الغرضين لازمالح ل المولبلجعل «الوجوب التخييري» من ق وجه هذا الفرض، لا يبق عل فبناء



التحصيل، وكان تحقّق أحدهما يزيل إمان تحصيل الآخر، فإنّ مقتض الحمة حينئذٍ هو أن يأمر المول بلا الفعلين «دفعةً
واحدةً»، ك يستوف كلا الغرضين (فيجب الأمر بهما دفعةً تحصيلا للغرضين)، لا أن يفوض الأمر إل «التخيير». فالمحصلة إذن

.وجوب كلا الفعلين، لا التخيير الشرع أنّ البنية الناتجة عن هذه الصورة ه ه

فلو افتُرِض — عل سبيل المثال — أنّ الإتيان بـ «العتق» ف اليوم الأول يجعل «إطعام الستّين» ف اليوم التال فاقداً للملاك —
مع كون كلا الملاكين لزومياً — فإنّ مقتض الحمة المولوية حينئذٍ هو الأمر بالجمع الدفع بينهما، تحاشياً لتفويت أحد

ف بل ه ،«بينهما. وعليه، فإنّ هذه الصورة لا تمثّل صورةً معقولةً لـ «التخيير المولوي الشرع الغرضين؛ لا الترخيص البدل
حقيقتها رجوعٌ إل «وجوب الجمع». وبذلك تون خارجةً عن محل النزاع ف الواجب التخييري الشرع. ويشير المحقّق

الأصفهان (قدس سره) إل هذه الصورة بقوله:

عدم حصولِ الغرضِ من أحدِهما مع حصوله من الآخر إن كان لمجرد أنّ استيفاء أحدِهما لا يبق مجالا لاستيفاء الآخر، مع كونِ
كل من الغرضين لازم الحصول ف نفسه، فلا محالةَ يجب الأمر بهما دفعةً تحصيلا للغرضين.[1]

الصورة الثانية: التزاحم ف الملاك ورجوع التخيير إل حم العقل

أنّ تحصيل كلا الملاكين ف إ .واحدٍ من الفعلين، بقطع النظر عن الآخر، ذا ملاكٍ لزوم ون كلوتصوير هذه الصورة هو أن ي
زمانٍ واحدٍ غير ممن، بل إنّه لو ات بلا العملين عل نحوٍ متزامن، لان كل منهما فاقداً للملاك. وف الوقت نفسه، لو ات بهما

عل نحوٍ تدريج ومتوالٍ، لبق كلا الملاكين لازم الاستيفاء؛ أي أنّ «الإطعام» بعد الفراغ من «العتق» يبق محتفظاً بملاكه
.اللزوم

م المسألة: التزاحم والتخيير العقلح

يرىٰ المحقّق الأصفهان أنّ هذه الحالة مصداق لـ «التزاحم». والتزاحم تارةً يون ف نفس الأمر، وأخرىٰ يون ف ملاكه. وكما
أنّ التخيير ف «التزاحم الامتثال» للأوامر المستقلّة — نظير وجوب إنقاذ غريقين — هو تخيير عقل غير مولوي، فذلك التخيير

ف المقام هو تخيير عقل لا مولوي. وبعبارة أخرىٰ، فمع بقاء كلا الملاكين اللزوميين، وتعذّر الجمع بينهما ف آنٍ واحد، يحم
العقل بأنّ الملّف مخير ف البدء بأيِهما شاء.

مجال ة (حيث لا يبقلّيكان الإتيان بأحد الطرفين يزيل ملاك الآخر بال ،الصورة الأول والفارق بين هذه الصورة وسابقتها، أنّه ف
ولا المولوي — أي ن للتخيير — لا العقلة هو الأمر بهما دفعةً واحدة، ولم يمة المولويالح ان مقتضلاستيفاء الآخر)، ف

مجال. أما ف هذه الصورة الثانية، فإنّ الإتيان بأحدهما لا يزيل ملاك الآخر، وإنّما يتعذّر الجمع بينهما ف آنٍ واحد. وف مثل هذه
الحالة الت يون فيها كلا الملاكين مطلوباً ولن يتعذّر الجمع الدفع بينهما، يدخل الأمر ف باب «التزاحم»، ويون التخيير

حقيقتها إل المولوي»، بل تؤول ف اً». وعليه، فإنّ هذه الصورة لا تقدّم تصويراً صحيحاً لـ «التخيير الشرعماً عقليحينئذٍ «ح
«التخيير العقل». وينبغ التنبيه هنا عل أنّ تعبير «التزاحم ف الملاك» ف هذا المقام إنّما هو ناظر إل تعذّر تحصيل كلا

مجعل ح به إل عند الشارع نفسه والذي ينته ذلك النحو من التزاحم الملاك لّف، لا إلصعيد امتثال الم الغرضين معاً ف
واحد. ويشير المحقّق الأصفهان (قدس سره) إل هذه الصورة بقوله:

ولو فُرِض عدم حصولهما إ تدریجاً لعدم إمانِ اجتماعهما ف زمانٍ واحدٍ كانا كالمتزاحمين، فإنّ التزاحم قد يون ف الأمر،
وقد يون ف ملاكه، وكما أنّ التخيير ف المتزاحمين—من حيث الأمر—تخيير عقل لا مولوي، كذلك التخيير هنا.[2]

الصورة الثالثة: التضاد المطلق بين الغرضين



لَين فهنا ليس من حيث إنّ اجتماع المحص مطلق» بين الغرضين. والتضاد ٍوتصوير هذه الصورة هو افتراض وجود «تضاد
زمانٍ واحدٍ ممتنع (كما ف الصورة الثانية)، ولا من حيث إنّ استيفاء أحدهما يزيل بالمرة مجال استيفاء الآخر (كما ف الصورة
الأول)؛ بل هو تضاد بمعن أنّ ترتّب الغرض عل كل واحدٍ منهما «ف نفسه» مقيدٌ بعدم ترتّب الغرض عل الآخر. وعل أساس
هذا الاشتراط العدم، فلو أت الملّف بلا الفعلين معاً وف آنٍ واحد، لانتقض شرط ترتّب الغرض ف كليهما، فلا يبلغ «أي من

الغرضين» مرتبة الفعلية. وبعبارة أخرىٰ، يون الجمع الآن بين المحصلَين سبباً ف أن يبطل كل منهما أثر الآخر.

حم المسألة: عدم انطباقها عل الواجبات التخييرية الشرعية

إنّ الإتيان بأطراف الواجب التخييري الشرع عل نحوٍ متزامن لا يفض إل بطلانها جميعاً وفقدانها للأثر؛ فمثل هذه البنية لا
تنسجم مع مسلك الشريعة وظاهر أدلّة التخيير. وعل فرض هذا الاشتراط العدم، فإنّ العقل هو الذي يحم بأنّ عل الملّف أن
يختار أحد الفعلين، ك يتوفّر بذلك قيد «عدم تحقّق غرض الآخر». وهذا التخيير إنّما هو «حم عقل»، لا جعل مولوي من قبل

الشارع. وعليه، فإنّ هذه الصورة لا تقدّم تصويراً لـ«التخيير الشرع المولوي»، وتون خارجةً عن محل النزاع. فالمحصلة ه أنّ
ية الصورة الثالثة — القائمة عل فرض التضاد المطلق بين الغرضين — فضلا عن أنّها لا تنطبق عل واقع الواجبات التخيير

الشرعية، فإنّها تؤول ف نتيجتها إل «التخيير العقل»؛ ومن هنا، لا يمن أن تون مبن لتبيين حقيقة «التخيير المولوي
الشرع». وف هذا الصدد، يتب المحقّق الأصفهان (قدس سره):

منهما لا يبق ن، و سبق كلزمان واحد غير مم لين فالإطلاق، لا من حيث إن اجتماع المحص الغرضين عل و إن كان تضاد
مجالا لاستيفاء الآخر، بل من حيث إنّ ترتّب الغرض عل أحدهما مقيد ف نفسه بعدم ترتّب الغرض عل الآخر، و لازمه عدم

الواجبات التخييرية الشرعية خارج عن محل لين، فهذا مع عدم انطباقه علء من الغرضين عند الجمع بين المحصحصول ش
[3].شرع أيضاً—لا مولوي—لام؛ لأنّ التخيير حينئذ عقلال

الصورة الرابعة: استقلال الأثر مع التضاد بين الآثار

ٍأنّ هذين الأثرين لا يجتمعان لتضاد إ ،المستقل واحدٍ من الفعلين أثره وغرضه الخاص لون لوحاصل هذه الصورة هو أن ي
ذات بينهما؛ بنحوٍ يترتّب عليه أنّه ف صورة الإتيان بالفعلين معاً، لا يتحقّق إ أحدُ الأثرين وينتف الآخر. وهذه الصورة — خلافاً
ية الشرعية؛ وذلك لأنّ الجمع الآن بين الأطراف للصورة السابقة — تبدو ف ظاهرها قابلةً للانطباق عل واقع الواجبات التخيير

فيها ليس بممنوع، ولا هو بموجبٍ لبطلان العمل. فف كفّارة الإفطار العمدي، لو أنّ الملّف أت بالعتق والإطعام معاً، لتحقّق أصل
الفّارة؛ وهذا ما يمن توجيهه عل أساس فرض ترتّب أثرٍ واحدٍ عند الاجتماع.

النقد الأول: الخروج عن محل النزاع

نفسه وبقطع النظر عن الآخر، ذا ملاكٍ وأثرٍ لزوم طرفٍ، ف ون كلالواجب التخييري إنّما هو حيث ي النزاع ف إنّ محل
مستقل؛ بنحوٍ يبق معه استقلال الملاك محفوظاً ف جميع الأحوال. أما ف هذه الصورة الرابعة، فإنّه عل فرض الاجتماع يسقط

أحد الأثرين. وهذا السقوط للأثر ف ظرف الجمع لا ينسجم مع «الاستقلال المطلق للملاك» — الذي هو مفروض محل اللام —
.وهو ما يوجب خروج البحث عن مدار الواجب التخييري الشرع

النقد الثان: تغير أطراف التخيير ومخالفة ظاهر الأدلّة

فبناء عل هذه الصورة، ينتقل موضوع التخيير من «نفس الفعلين» إل «الإتيان بل واحدٍ منهما عل انفراد» ف مقابل «الإتيان
بهما مجتمعين». فتون أطراف التخيير حينئذٍ عبارة عن: 1- إتيان كل واحدٍ منهما عل الانفراد، و 2- الجمع بينهما. وهذه النتيجة



لا تنسجم مع ظاهر أدلّة الواجبات التخييرية — الت تجعل التخيير قائماً بين نفس الأفعال (كالعتق والإطعام) — فتون بذلك
خلاف الظاهر. وعليه، فإنّ الصورة الرابعة، وإن كانت ف بدو النظر تبدو منسجمةً مع بعض الشواهد الفقهية، إ أنّها بسبب

خروجها عن مفروض محل النزاع وتغييرها لموضوع التخيير، لا تصلح أن تون مبن لتحليل «التخيير المولوي الشرع». ويشير
المحقّق الأصفهان (قدس سره) إل هذه الصورة بقوله:

كما أنّ فرض استقلال كل من الفعلين ف أثرٍ خاص—بحيث لا يجتمعان معاً من حيث ذاك الأثر؛ لتضاد الأثرين—وترتّب أحدِ
الأثرين بخصوصه عند الاجتماع، لينطبق عل الواجباتِ التخييرية الت لا بأس بالجمع بينها—خروج أيضاً عن محل اللام؛ لما

عرفت، مضافاً إل أنّ لازِمه التخيير بين كل منهما عل انفراده وبين كليهما معاً.[4]

الصورة الخامسة: دخول «مصلحة التسهيل» وتصوير «التخيير الشرع المحض»

إنّ المحقّق الأصفهان (قدس سره)، بعد إبطاله للصور الأربع المتقدّمة، يختار الصورة الخامسة بوصفها الفرض المعقول الوحيد
لتصوير «الواجب التخييري الشرع». ولب هذه الصورة يمن ف أنّ كل واحدٍ من الطرفين، ف نفسه، واجدٌ للغرض الملزم

والمقتض للإيجاب التعيين؛ من دون افتراض أي تضادٍ أو كسرٍ وانسارٍ بين الملاكين الأصليين للطرفين. وإنّما يدخل هنا
عنصر ثالث عارض، وهو «مصلحة الإرفاق والتسهيل»، فيسوِغ جعل «الترخيص البدل». فيعمد الشارع، مع الحفاظ عل إيجاب
شرع تخييري إيجاب» لة هون المحصواحدٍ منهما بشرط الإتيان بالآخر. فت ترك كل الترخيص ف إل ،منهما بملاكه الذات كل

.تخييرٍ عقل ولا تحليل الأمر إل ،انتزاع جامع محض»؛ فلا يلزم من ذلك الرجوع إل

والجامع الانتزاع علاقة هذه الصورة بالتخيير العقل

إنّ هذه الصورة، خلافاً للصور السابقة الت تؤول إل التخيير العقل، ترتز عل جعل مولويٍ مزدوج: فهناك «إيجاب كليهما»
بملاكهما الذات، وهناك «ترخيص تركِ كل منهما إل بدل» بملاك التسهيل. وعل هذا الأساس، لا تون هناك حاجةٌ لإرجاع

التحليل إل «الجامع الانتزاع أحدها» أو إل «حم العقل ف مقام الامتثال».

اللوازم والمرتزات لمعقولية هذه الصورة

أولا: إنّ معقولية هذه الصورة متفرعةٌ عل أن تون «مصلحة التسهيل» من القوة بمانٍ بحيث تنهض لتسويغ «الترخيص
البدل»، من دون أن يخرج ذلك أصل الإيجاب للا الطرفين عن مقتض الحمة.

ثانياً: وف فرض ترك الجميع، إذا ما اريدَ القول بوحدة العقاب، فلا بدّ إما أن يتولّ الترخيص نفسه تحديدَ دائرة المؤاخذة، وإما أن
.مستقلّة، وهو ما تقدّم الحديث عنه تفصيلا قرينة مقام الإثبات إل وهذه الجهة تفتقر ف .«وجوبٍ واحدٍ بدل» تؤول البنية إل

وعليه، فإنّ الصورة الخامسة، عبر إدخالها لعنصر «مصلحة التسهيل»، ه الت تُهيِ هويةً تامةً لـ «التخيير الشرع المولوي»؛
واحدٍ منهما إل ترك كل طرفٍ من الأطراف مقتضيةً للإيجاب، وإنّما الشارع، بملاك الإرفاق، يرخّص ف كل ون ذاتحيث ت

عدله المقابل. والتفصيل الصناع لهذه الصورة هو عين ما قرره المحقق الإصفهان (قدس سره) ف تعليقته عل «نهاية الدراية»
ضمن بيانين. ويوضح (قده) هذه الصورة بقوله:

نعم يمن أن يفرض غرضان لل منهما اقتضاء إيجابِ محصله، إ أنّ مصلحةَ الإرفاقِ والتسهيل تقتض الترخيص ف تركِ
ونُ الإيجاببدل، في منهما إل تركِ كل ف صّرخنفسه، وي لزِم فمنهما من الغرضِ الم كل ما فكليهما؛ ل أحدِهما، فيوجب



التخييري شرعياً محضاً، من دون لزوم الإرجاع إل الجامع، فتدبر جيداً.[5]

وقد جاء الشرح التفصيل لهذه الصورة الخامسة، مع الإجابة عل ما يحتمل أن يثار عليها من إشالات — نظير مدىٰ قوة
«مصلحة التسهيل»، ونسبتها إل أصل جعل الإيجاب للجميع، ومسألة وحدة العقاب وتعدّده ف فرض ترك الجميع — ضمن

البيانين الواردين ف التعليقة، وهو ما سبق نقله ومناقشته.

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

----------------------
[1]‐ ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 2، 269.

[2]‐ نفس المصدر.
[3]‐ نفس المصدر، 270-269.

[4]‐ نفس المصدر، 270.
[5]‐ نفس المصدر.

--------------------
المصادر:

‐ اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. ۶ ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.


