
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب التعیین و التخییری »

بتاريخ 21 جمادی الاول 1447

الواجب التعیین و التخییری
الجلسة 32 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

 
خلاصة البحث السابق

ف التقرير الأول لنظرية الآخوند الخراسان ف الواجب التخييري، وبحسب رواية المحقّق الخوئ، إذا كانت أطراف الواجب
ون الأمر فبين تلك الأفعال، وي «وحدان حقيق ون كاشفةً عن «جامعفإنّ وحدة الغرض ت ،«غرضٍ واحدٍ حقيق» تشترك ف

الواقع قد تعلّق بذلك الجامع نفسه. ويقوم هذا الشف عل القاعدة الفلسفية القائلة بأنّ: «الأمور المتباينة لا يمن أن تؤثّر أثراً
واحداً بالسنخ»، مما يعن أنّ وحدة الأثر ه دليل عل وحدة السنخ ووجود جهة جامعة ف العلّة. وعل هذا الأساس، فإنّ التخيير
لّف فر الم؛ إذ إنّ الأمر قد تعلّق بالجامع، والعقل هو الذي يخي«تخييرٍ عقل» حقيقته إل ظاهره، يؤول ف اً فالذي يبدو شرعي

تطبيق ذلك اللّ عل أفراده. إ أنّ المحقّق الخوئ يورد إشالا عل هذا الاستدلال، فيذهب إل أنّ جريان قاعدة الواحد ف ما
نحن فيه ليس بتام. فأولا، إنّ موضوع القاعدة هو «الواحد الشخص البسيط من جميع الجهات»، لا الواحد النوع أو السنخ؛

وف الواحد النوع، لا يمتنع صدور الثير من الواحد، ولا الواحد من الثير. 
ةة من دون إحراز سنخيعالم التشريع والغايات الاعتباري ة، وتسريتها إلوينية التصعيد العلّي وثانياً، إنّ القاعدة تجري ف

مناسبة، أمر لا يصح. فالغرض ف الواجب التخييري هو غالباً واحدٌ نوع لا شخص، ومن هنا فإنّ وحدة الغرض النوعية غايتها
الموارد الت ذلك أنّه ف ضاف إلالأفعال. ي ف وحدان حقيق شف عن جامعلا ت الآثار، وه ف اية عن قدرٍ مشتركٍ سنخالح

تون فيها أطراف الواجب من مقولاتٍ مختلفة، يستحيل تصور جامع ذات بينها. فالمحصلة ه أنّ استناد الآخوند إل قاعدة
الواحد لإثبات «الأمر بالجامع» وإرجاع التخيير الشرع إل التخيير العقل، يتوقّف عل إثبات الوحدة الشخصية للغرض وإحراز

موضوع القاعدة. ومع انتفاء هذين الأمرين، يون إشال السيد الخوئ عل تقرير الآخوند وارداً.

نقد صورة وحدة الغرض عند الآخوند: عدم كشف الوحدة النوعية عن جامع واحدٍ للمتعلَّق
إنّ مراد الآخوند ف محصلة صورته الأول هو أنّه إذا كانت أطراف الواجب التخييري تشترك ف «غرضٍ واحد»، فإنّ هذه الوحدة

تون كاشفةً عن «جامع ذات واحد» بين تلك الأطراف، ويون الأمر ف حقيقته قد تعلّق بذلك الجامع نفسه. وعليه، فحت وإن
كان ظاهر الخطاب يوح بالتخيير الشرع، فإنّ حقيقة الحم ه «التخيير العقل». ويقوم هذا التحليل عل قاعدة الواحد —
بصورتيها: «الواحد لا يصدر من الاثنين بما هما اثنان» و«الواحد لا يصدر إ عن الواحد» — وكذلك عل قاعدة سنخية العلّة

.للأول ن معه عدُّ القاعدة الثانية مبنوالمعلول؛ بنحوٍ يم

إ أنّ خلاصة إشال المحقّق الخوئ ه أنّ «الغرض الواحد» ف ما نحن فيه هو واحدٌ بالنوع، لا واحدٌ بالذات؛ والوحدة النوعية
غايتها الحاية عن قدرٍ مشتركٍ سنخ، وه خارجةٌ عن موضوع قاعدة الواحد الذي هو «الواحد الشخص البسيط». وعليه، فلا
يثبت جامع حقيق وحدان ف المتعلَّق، ولا يون لإرجاع التخيير الشرع إل التخيير العقل وجه.[1] وإن قيل بأنّنا: «ف موارد

الوحدة الشخصية نشف عن جامع شخص، وف موارد الوحدة النوعية نشف عن جامع نوع»، فالجواب هو أنّ الجامع
فعل العتق، من حيث تشخّصها، تغاير الجهة الملحوظة ف ثّرة: فالجهة المأخوذة فجهاتٍ مت إل البحث ينحل محل ف النوع

إل بينها يفض حقيق سائر الأطراف. وحيث إنّ المتعلَّقات متباينةٌ من حيث المقولة، وافتراض جامع ذا فالإطعام، وه
التسلسل وينف حصر المقولات، فلا يوجد أيضاً جامع بين الجهة والحيثية المشتركة بين أطراف المتعلَّق. وف هذا الصدد، يقول

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2294
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


السيد الخوئ (قدس سره):

و قد حقق ف محله انه لا يمن اندراج المقولات تحت مقولة أخرى، فانها أجناس عاليات و متباينات بتمام ذاتها و ذاتياتها فلا
يعقل وجود جامع ماهوي بينها و إلا لم يمن حصر المقولات ف شء.[2]

إنّ مثل هذا «الجامع النوع ذي المراتب والجهات» لا يوصلنا إل التخيير العقل الذي قصده الآخوند؛ وذلك لأنّ متعلَّق التليف
ف التخيير العقل هو «الجامع بما هو جامع» و«من جهة واحدة»، لا جامع متعدّد الجهات تون كل جهة فيه ناظرةً إل فردٍ من

َلسِ ادُلُوكِ الشَّمةَ لَالص مقا﴿ :واحد»؛ كقوله تعال هو حيث يأمر الشارع بـ «جامع الأطراف. والمثال المعياري للتخيير العقل
غَسق اللَّيل﴾.[3] فمتعلَّق الوجوب هنا هو «الصلاة» بما ه طبيعة، والملّف مخير عقلا ف تطبيق تلك الطبيعة عل الأفراد

الزمانية المختلفة. فالجامع هنا ذو جهة واحدة، وهو بنفسه متعلَّق الأمر.[4] وأما ف محل النزاع، فلو كانت وحدة الغرض نوعية،
ذات فردٍ من الأطراف. ومثل هذا الجامع ذي الجهات لا هو بـ «جامع إل منها ناظر ثّرة، كلل ذا جهاتٍ متان الجامع المتحصل

وحدان»، ولا هو بقابل لأن يحمل عليه الأمر الواحد «من جهة واحدة».

صغرىٰ ما نحن فيه ه زة فحربرىٰ كشف الجامع من وحدة الغرض — فإنّ وحدة الغرض الممع التسليم ب ّوعليه — حت
وحدةٌ نوعيةٌ لا شخصية. وعليه، فلا يثبت ف جانب المتعلَّق جامع حقيق، ولا أمر بالجامع، وينتف بالنتيجة إرجاع التخيير

الشرع إل التخيير العقل. وبعبارة أخرىٰ، إنّ الصورة الأول للآخوند لا تصل ف هذا التطبيق إل النتيجة المطلوبة؛ وذلك لأنّ
ون «متعلَّقاً لأمرٍ واحدٍ من جهةذو الجهات لا يصلح أن ي واحد»، والجامع النوع حقيق شف عن «جامعالواحد بالنوع» لا ي»
واحدة». وعل هذا الأساس، يبق التخيير ف هذه الصورة هو «التخيير الشرع» بعينه، ولا بدّ لتخليل الواجب التخييري أن يرتز

عل حفظ تمامية الملاك ف كل طرفٍ وتعدّد الأمر، وعل أساس الجعل المولوي (وعند الحاجة، الترخيص البدل الشرع)، لا
عل أساس الإرجاع إل جامع نوع ذي جهات.

برهان المحقّق الأصفهان عل قاعدة الواحد ودفع محذور «التخصص بلا مخصص»
قبل الخوض ف الإشالين الثان والثالث للمحقّق الخوئ عل تقرير الآخوند، نذكر عل نحوٍ منقَّح نقطتين تميليتين من كلام

وذلك تأييداً لتحديد موضوع قاعدة الواحد ونقداً لإرجاع التخيير الشرع — بيان السيد الخوئ لم تردا ف — المحقّق الأصفهان
إل التخيير العقل. أما النقطة الأول، فه أنّ المحقّق الأصفهان، ف مقام تحليله لمبن «تشخّص المعلول السابق ف مرتبة ذات

ة إلمرتبة ذات علّته، لآل تعيين النسبة العلّي ن المعلول «حاضراً» و«كامناً» فحاصله: أنّه لو لم ي ،مستقلا ر دليلاعلّته»، يقر
«التخصص بلا مخصص». وبعبارة أخرىٰ، فإذا كانت الحرارة معلولةً للنار لا للماء، فإنّ هذا الترجيح يفتقر إل مخصص؛

والمخصص المعقول الوحيد هو أن يون المعلول مرتبةً من مراتب وجود العلّة و«مندرجاً ف صميم ذاتها». وعليه، فإنّ تعين
النسبة العلّية من دون فرض «كون المعلول مرتبةً من مراتب وجود علّته» هو أمر غير معقول. وهذا يرسخ مبن التشخّص السابق،

ويحصر موضوع القاعدة ف «الواحد الشخص البسيط من جميع الجهات». وف هذا الصدد، يقول (قدس سره):

لا يخف عليك أنّ قاعدة: (عدم صدور الثير عن الواحد و عدم صدور الواحد عن الثير) مختصة بالواحد الشخص، لا الواحد
النوع، كما يقتضيه برهانها ف الطرفين، فإنّ تعين كل معلول ف مرتبة ذات علته؛ لئلا يلزم التخصص بلا مخصص، و كون

الخصوصية الموجبة لتعينه ذاتية للعلة؛ إذ اللام ف العلة بالذات.[5]

السنخية ونف لزوم الجامع الماهوي
وأما النقطة الثانية، فه أنّه وإن لم ين عنوان «السنخية» محوراً صريحاً ف بيان السيد الخوئ، إ أنّ المحقّق الأصفهان يصرح
بأنّ «سنخية العلّة والمعلول» لا تفض بالضرورة إل «الانتهاء إل جامع ماهوي»؛ وذلك لأنّ المؤثّر هو «الوجود»، لا «الماهية».

وف هذا الصدد، يقول (قدس سره):



و أما مسألة المناسبة و السنخية بين العلة و المعلول، فلا تقتض الانتهاء إل جامع ماهوي؛ ضرورة أن المؤثّر هو الوجود، و
مناسبة الأثر لمؤثّره لا تقتض أن يون هذا المقتض و المقتض الآخر مندرجين بحسب الماهية تحت ماهية اخرى[6].[7]

ة الأثر فة المؤثّر وماهيلا تستلزم أن تشترك ماهي ة، وهة الوجوديباعتبار الملائمة والسنخي المؤثّر إنّما ه إنّ نسبة الأثر إل
«ماهية ثالثة». والشواهد الفلسفية تؤيد هذا المعن: فالأعراض التسعة، مع كونها «أجناساً عاليةً» متباينةً بالذات، إ أنّها تشترك

ون لها «اشتراكٌ فواحد في موضوع وقد تجتمع عدّة أعراضٍ ف ،(الموضوع وهو الحلول ف) «واحد ٍوجودي لازم» ف
الوجود»، لا «اشتراكٌ ف الماهية». وكذلك فإنّ «الحلاوة» لازم مشتركٌ بين العسل والسر، من دون أن تندرج «الحلاوة

لا يلازم أبداً وجود جامع واحدة ةوجودي ةواحدٍ أو حيثي لازم ثالث. وعليه، فإنّ الاشتراك ف ٍماهوي جامع وموضوعها» ف
:ماهوي

أ لا ترى أنّ وجودات الأعراض مع تباين ماهياتها ‐ لونها أجناسا عالية أو منتهية إليها ‐ مشتركة ف لازم واحد، و هو الحلول
ف الموضوعات، و كذا الحلاوة ‐ مثلا ‐ لازم واحد سنخا للعسل و السر و غيرهما من دون لزوم اندراج الحلاوة و موضوعها

تحت جامع ماهوي، و لا اندراج موضوعاتها تحت جامع ماهوي، بل اقتضاء كل من الموضوعات لها بذاتها.[8]

والنتيجة بالنسبة إل كلام الآخوند ه أنّ الانتقال من «وحدة الغرض» إل «كشف الجامع الذات الواحد» ليس تاماً حتّ مع
التمسك بالسنخية؛ وذلك لأنّ السنخية ناظرةٌ إل المناسبات الوجودية، لا إل الاندراج الماهوي. فف ما نحن فيه، تون وحدة

الغرض — عل فرض إحرازها — وحدةً نوعية، وغاية ما تدل عليه هو وجود قدرٍ مشتركٍ سنخ، لا جامع ذات وحدان يتعلّق به
الأمر، فيختزل بذلك التخيير الشرع ف التخيير العقل. وعليه، فإنّ إرجاع الصورة الأول للآخوند يتوقّف عل إثبات «الواحد

الشخص الحقيق» ف الغرض، وهو أمر غير محرزٍ صغروياً. وخلاصة نقد السيد الخوئ — مع ما له من جذورٍ تنعس ف كلام
المحقّق الأصفهان — ه أنّ موضوع قاعدة الواحد هو «الواحد الشخص البسيط»، وأنّ «وحدة الغرض النوعية» لا تشف عن

ص» ونفص بلا مخصدفع محذور «التخص القائم عل — كلام المحقّق الأصفهان ف والتبيين الإضاف .ذات وحدان جامع
لزوم الجامع الماهوي من طريق السنخية — يجعل هذه النتيجة أكثر رسوخاً واستحاماً.

تحديد مجال جريان السنخية وقاعدة الواحد: إنار العمومية الفلسفية والاستناد إل القرآن

كنّا ف الدورات السابقة قد قبلنا بأصل قاعدة الواحد؛ إ أنّنا بعد إعادة النظر ف المبان وتفصيل البحث، ننر ف هذه الدورة
إطلاقها الفلسف الشائع. والمقصود هو أنّه لا سنخية العلّة والمعلول ثابتةٌ بذلك الإطلاق المدَّع، ولا قاعدةُ الواحد بذلك الشمول

قابلةٌ للاستناد إليها ف محل النزاع.

السنخية: محدودةٌ بالعلل الطبيعية، لا بمطلق العلّية
هذا النطاق، تدل ة: فالبرودة تصدر عن الماء، والحرارة عن النار. ففة والماديدائرة العلل والمعاليل الطبيعي ة فإنّنا نقبل بالسنخي

الشواهد التجريبية والتحليلات العلّية عل وجود تناسبٍ بين العلّة والمعلول. بيدَ أنّه ف صعيد «علّة العلل» — وهو اله سبحانه
وتعال المجرد التام — لا يوجد دليل مقنع عل لزوم السنخية بين الذات الإلهية وجميع المعلولات. فالقول بأنّ «العقل يحم بلزوم

السنخية مطلقاً» هو أول اللام. وليس المراد هو أنّ الحم العقل عام ثم يقع فيه التخصيص ف مورد اله، بل إنّ دائرة حم
العقل تُفهم محدودةً منذ البداية: فالسنخية شأنها العلل المادية والطبيعية؛ أما ف مقام الفعل الإله، فإنّ ذلك الإطلاق لم يثبت.

وعل هذا الملاك نفسه، فإنّ بحث «التخصص بلا مخصص» يطرح ف تلك الدائرة عينها، لا ف مقام فعل واجب الوجود.

الإله وينالجعل الت نسبة الأضداد إل :الاستناد القرآن
إنّ النصوص القرآنية تنسب الأضداد إل اله سبحانه: كقوله تعال: ﴿الَّذِي خَلَق الْموت والْحياةَ﴾،[9] وقوله: ﴿وجعل الظُّلُماتِ

والنُّور﴾.[10] فـ «الموت» — سواء حلّل تحليلا عدمياً (أي عدم الحياة) أم وجودياً (بمعن التوفّ وما يتبعه من لوازم عدمية) —



أيةُ سنخية له مع ذات «الحياة»؟ إنّ هذا الشاهد النقل يرسخ ذلك التحديد العقل نفسه: فالعمومية المدَّعاة للسنخية ف صعيد
ةمع تفسيرها بمعانٍ معنوي ّأيضاً. فـ «الظلمات» — حت الفعل الإله لا دليل عليها، والنصوص تسند الأضداد إل الفعل الإله
ف سابقة ةإثبات سنخي من دون أن يفتقر ذلك إل ،الجعل الإله ه إلال مقام إسناد الفعل إل فر والجهل — قد نُسبت فكال
مرتبة الذات. وكذلك، فإنّ تعابير من قبيل: ﴿صم بم عم﴾،[11] و﴿وجعلْنَا علَ قُلُوبِهِم اكنَّةً﴾،[12] و﴿لَهم قُلُوب  يفْقَهونَ

لاممقام التبيين ال فأصل الإسناد محفوظ، وإن افتُرضت ف .الجعل الإله ة أو المتقابلة إلا﴾،[13] تنسب الأوصاف السلبيبِه
نسب طوليةٌ وحم مختلفة.

الصلة بقاعدة الواحد: إنّ قاعدة الواحد — ف تقريرها اللاسي — ترتز عل ركنين: «التشخّص السابق للمعلول ف مرتبة
علّته»، و«ضرورته/وجوبه (بالغير) السابق قبل تحقّقه». وقد تقدّم أنّ هذا البرهان إنّما يجري ف «الواحد الشخص البسيط من
جميع الجهات»، وأنّ «الوحدة النوعية» خارجةٌ عن دائرته. ويتّضح الآن، مع تحديد دائرة السنخية ف العلل الطبيعية، أنّ تعميم

قاعدة الواحد إل صعيد الفعل الإله لا دعامة له؛ فإذا كانت السنخية ه المحدِّدة للنسب العلّية ف الماديات، فلا يمن أن تُصاغ
منها قاعدةٌ مطلقةٌ لجميع الأصعدة، ولا سيما لفعل الواجب.

ة وعلاقتها بصفات الفعل الإلهتحديد دائرة السنخي
المقصود ف هذا التقرير هو أنّ الإطلاق الفلسف الشائع لقاعدة السنخية — وبالتال لقاعدة الواحد — لا يمن إثباته ف جميع

أصعدة العلّية. فسنخية العلّة والمعلول يمن القبول بها ف حدود العلل والمعاليل الطبيعية والمادية؛ فالشواهد التجريبية
والتحليلات العلّية تؤيد تناسب العلّة والمعلول ف هذا النطاق. بيدَ أنّه ف صعيد «علّة العلل» — وهو اله سبحانه وتعال المجرد

ة مطلقاً» هم العقل بالسنخية وجميع المعلولات. فدعوىٰ «حة بين الذات الإلهيلزوم السنخي عل مقنع لا يوجد دليل — التام
،مقام الفعل الإله ا فة؛ أمة شأنها العلل الطبيعيم محدودةً منذ البداية: فالسنخيم دائرة هذا الحلام؛ والصحيح هو أن تُفهل الأو

فإنّ ذلك الإطلاق لم يثبت. وعل هذا الملاك نفسه، فإنّ تقريراتٍ من قبيل «التخصص بلا مخصص» إنّما تُطرح ف تلك الدائرة
عينها، لا ف أفعال واجب الوجود.

وعل هذا المبن، يون التفريق بين «صفات الذات» و«صفات الفعل» أمراً حاسماً ف مقام بحث السنخية. فصفات الذات —
كالعلم والحياة والقدرة — ه عين الذات، والحديث عن السنخية ف هذا الصعيد له محمل معقول. وأما صفات الفعل —

ية السنخية بمصطلحها كالرازقية — فه تتقوم بمتعلَّقها الخارج، وه من سنخ النسب الفعلية مع المخلوق؛ وعليه، فإنّ تسر
الفلسف — الت تتحدّث عن العلل المادية والطبيعية — إل هذا الصعيد، تفتقر إل دليل معتبر. فالرازقية لا معن لها إ مع فرض

وجود المرزوق، والنسبة المتحقّقة بين «الرازق» و«المرزوق»؛ قال تعال: ﴿قُل من يرزُقُم من السماء وارضِ﴾.[14] وعليه،
ةً سابقةً بين الذات والرزق — يتوقّف إثباتاً علالإطلاق» — بوصف ذلك سنخي اضةً علكون الذات «في ة إلفإنّ إرجاع الرازقي
مبانٍ لا تنسجم مع الظواهر النقلية. فقد ورد ف الرواية: «كان اله ولم ين معه شء».[15] وف التحليل النهائ للوجود، لا يمن

إثبات معية أزلية لغير اله ف مرتبة الذات. وعل هذا القياس، فإنّ مبانٍ من قبيل «قدَم العقل الأول»، أو تقريراتٍ لـ «استحالة
النصوص المذكورة. فهذه التعميمات، ف ق علن أن تتفوه، لا يمة للغير مع الة الأزلياك المعلول عن العلّة» تستلزم المعيانف

أحسن الأحوال، ليست إ قراءاتٍ مطابقةً للفلسفة المشّائية، تفتقر إل الحجية النقلية والأصولية اللازمة.

والنتيجة المترتّبة عل هذا التحليل ه أنّ السنخية — بمعناها الفلسف المتداول — يمن القبول بها ف دائرة العلل المادية
والطبيعية، إ أنّ إطلاقها ف صعيد العلّية الإلهية غير محرز. فصفات الفعل (كالرازقية، والخالقية ف الأفعال، والجعل، والهداية،

والإضلال، وغيرها) ه حيثيات نسبيةٌ وقائمةٌ بعالم الفعل؛ وإدراجها ف مرتبة الذات — عل نحو السنخية السابقة — لا وجه له.
وعليه، فإنّ الاستدلالات الت ترتز ف مقام الأصول عل قاعدة الواحد والسنخية، كما ف تحليل الواجب التخييري، لا بدّ أن تُقيم

ف ضوء هذا التحديد: فلا قاعدة السنخية ولا قاعدة الواحد قابلتان للتسرية عل نحوٍ مطلق إل عالم التشريع والجعل المولوي.



النتيجة النهائية
إذا صح قانون السنخية — ولو ف الجملة — فإنّ دائرته المعتبرة ه العلل والمعاليل الطبيعية؛ فهناك، وبمقتض الطبيعة،

يتناسب المعلول مع علّته. وأما ف نسبة اله سبحانه وتعال إل معاليله، فلا دليل عل سنخية عامة، بل إنّ ظاهر الآيات الثيرة —
الت تسند الأضداد إل اله — قرينةٌ قويةٌ عل نف عمومية مثل هذه السنخية. وعل هذا الأساس، فإنّ التمسك بقاعدة السنخية

—وبالتال بقاعدة الواحد ف إطلاقها الفلسف— من أجل كشف «جامع حقيق» بين متعلَّقات الحم الشرع، أو من أجل إرجاع
التخيير الشرع إل التخيير العقل، ليس بتام من أصله. فمسار تحليل الواجب التخييري لا بدّ أن يرتز عل الآليات الأصولية

الداخلية — أي الحفاظ عل تمامية الملاك ف كل طرف، وتعدّد الأمر، والترخيص البدل المولوي — لا عل قاعدة لم يثبت
عمومها ف صعيد الفعل الإله، بل إنّ ظاهر النصوص — بل هو كالصريح — عل خلافها.

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

---------------------------
[1]‐ ‏ابوالقاسم خوی، محاضرات ف أصول الفقه، با محمد اسحاق فیاض (قم: دارالهادی، 1417)، ج 4، 35.

[2]‐ نفس المصدر، 36.
[3]‐ الإسراء: 78.

بما هو طبيع ع — إنّما هو «الطبيعالوقت الموس كنحو الأمر بطبيعة الصلاة ف — التخيير العقل ليف ف[4]‐ إنّ متعلَّق الت
ومن جهة واحدة»، لا «جامع نوع ذو جهاتٍ» يتقوم بأفرادٍ متباينة.

[5]‐ ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 2، 267-266.
[6]‐ قولنا: (و مناسبة الاثر لمؤثره لا تقتض... إل آخره).

و السر ف ذلك: أن الآثار القائمة بمؤثّراتها ليست إلا أعراضا قائمة بموضوعاتها كالحرارة بالنار، و كالحلاوة بالعسل، و ليس
العرض ف مرتبة ذات موضوعه و مترشّحا من مقام ذاته؛ حت يقال: إن الحلاوة مثلا إذا كانت ف مرتبة ذات العسل، فحيثية ذات

ن الحلاوة فر، و إذا لم يبين العسل و الس ر حيثية الحلاوة؛ فلا بدّ من جامع ذاتالعسل حقيقة الحلاوة، و حيثية ذات الس
مرتبة ذات الحلو، بل قائمة بها، فلا موجب لاندراج الحلاوة و العسل تحت جامع ذات، فضلا عن العسل و السر المتناسبين

بالعرض. فتدبره، فإنه حقيق به. [منه قدّس سره]. (ق. ط)
[7]‐ نفس المصدر، 268.

[8]‐ نفس المصدر، 269-268.
.2 :[9]‐ المل

[10]‐ الأنعام: 1.
[11]‐ البقره: 18.

[12]‐ الإسراء: 46.
[13]‐ الأعراف: 179.

[14]‐ یونس: 31.
القاري، الأسرار المرفوعة ف ء قبله. (‏ملاعلن شرواية ولم ي ء غيره وفرواية ولا ش ء معه وفه ولا ش[15]‐ كان ال

(.261 ،(1406 ،تب الإسلامبیروت: الم) ( برىالموضوعات ال ) الأخبار الموضوعة

-------------------------
المصادر:

‐ اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. ۶ ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.
.1406 ،تب الإسلامبیروت: الم .( برىالموضوعات ال ) الأخبار الموضوعة ‏. الأسرار المرفوعة فالقاري، ملاعل ‐

‐ خوی، ابوالقاسم‏. محاضرات ف أصول الفقه. با محمد اسحاق فیاض. ۵ ج. قم: دارالهادی، 1417.




