
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب التعیین و التخییری »

1447 بتاريخ 11 جمادی الثان

الواجب التعیین و التخییری
الجلسة 39 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

محصلة البحث المتقدّم

استعرضنا ف المحاضرة السابقة ‐ ابتداء ‐ الثمراتِ الفقهيةَ والأصولية المترتّبة عل بحث الواجب التخييري. وخلافاً لما قد
يتوهم من كون النزاع نظرياً محضاً، فإنّ لهذه المسألة دخلا أساساً ف تحديد ملاك الطاعة والعصيان (وهل أنّ المدار عل موافقة

الخطاب أو موافقة الغرض؟)، وكذلك ف مسألة تعدّد الثواب. فبناء عل مسلك «وحدة الوجوب»، لا يعدّ الإتيان بأكثر من طرفٍ
واحدٍ امتثالا؛ ولن بناء عل مسلك «تعدّد الوجوب» ‐ كمسلك السيد الإمام الخمين (قدس سره) ‐ يفسح المجال لإمان تعدّد

الامتثال واستحقاق الثواب المتعدّد. ثم عرِج عل مناقشة مختار المحقق النائين (قدس سره)، حيث ذهب ‐ عبر التفيك بين
تعلّق إرادة الآمر بأشياء محذورٍ ف عدم وجود أي و«الإرادة الآمرية» ‐ إل (نلا بدّ لمتعلَّقها من التعي الت) «الإرادة الفاعلية»

 .انتزاع نحو «البدلية»؛ ومن هنا فلا حاجةَ لتصوير جامع عل متعدّدة
وأخيراً طُرحت نظرية السيد الخوئ (قدس سره)، الذي يرى ‐ جموداً عل ظواهر الأدلة ‐ أنَّ متعلَّق الوجوب هو «العنوان
الانتزاع لأحدهما»، والذي يون تطبيقه خارجاً بيد الملَّف. وقد أجاب (قدس سره) عن إشالِ «عدم المقدورية عل الأمر

الذهن» بالاستناد إل أولوية تعلّق الصفات النفسانية الحقيقية بالأمور الانتزاعية، وبوقوع نظائر لذلك ف الأحام الوضعية، كبيع
الل. وأما عن إشالِ «خلو العنوان الانتزاع عن الملاك»، فقد صرح ‐ ف عدولٍ ضمن عن المبن المشهور القائل بتبعية

الأحام للمصالح ف متعلَّقاتها ‐ بأنّه لا يلزم العلم بيفية تقرر الملاك، بل يف لصحة الأمر بالعنوان الانتزاع كونُ الفعل
الخارج ‐ بما هو مصداق ‐ وافياً بالغرض؛ وهو جواب يواجِه نقدَ عدم الانسجام مع المبان اللامية.

الواجب التخييري ف ةٌ حول مسلكِ تعلُّق الوجوب بالجامع الانتزاعتتم

والقائمةَ عل ،(هقدّس سر) د المحقّق الخوئتبنّاها السي ةَ التي إنّ من المسالكِ الرئيسة ف تحليل ماهية الواجب التخييري، النظر
أساس تعلُّق الوجوب ‐ ف باب الواجباتِ التخييرية ‐ بـ «الجامع الانتزاع».[1] ويقع هذا المبن ف قبال وجهة نظر أستاذه
المحقّق النائين؛ إذ كان (قدّس سره) يرى أنّ تعلُّق الوجوبِ بالجامع الانتزاع لا ينسجم مع الفهم العرف، ف حين يؤكدُ السيد

المحقّق الخوئ صراحةً عل أنّ مقتض الأدلّة والمتفاهم العرف ليس إ هذا التعلّق بعينه. وبتعبيره:
.هو ان متعلق الوجوب الجامع الانتزاع المستفاد من الأدلة بحسب المتفاهم العرف

وعليه، فإنّ مرد دعواه هو أنَّنا لو احتَمنا إل ظواهر الأدلّة والفهم العرف، لانت النتيجةُ ه أنّ «متعلَّق الوجوب هو الجامع
الانتزاع بين أطراف التخيير»، لا ذوات الأفراد عل نحو التعيين، ولا أنّ ثمةَ تليفاً مستقلا يتوجه صوب كل واحدٍ من الأطراف.

تحرير محل النزاع

يتمثّل محل النزاع ف الواجب التخييري فيما يل: ف الموارد الت يجعل فيها الشارعُ الملَّف مخيراً بين أفعالٍ متعدّدة (كخصالِ

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2294
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


الفّارة من عتق رقبة، أو إطعام ستّين مسيناً، أو صيام شهرين متتابعين)، ما هو المتعلّق الحقيق للوجوب؟ هل أنّ الوجوب قد
انصب عل كل واحدٍ من الأطراف بخصوصه، بنحوٍ يفتقر معه سقوطُ أحدها عند امتثال الآخر ف مقام الامتثال إل توجيه خاص؟
الشق الخوئ دُ المحقّقواحدٍ من تلك الأطراف؟ وقد اختار السي كل الأنحاء عل بنحوٍ من أم أنّ الوجوب قد تعلّق بأمرٍ واحدٍ ينطبق

الثان؛ إ أنّه يرى ذلك الأمر الواحد «جامعاً انتزاعياً»، لا جامعاً حقيقياً ماهوياً. وهذا الجامع هو المعبر عنه ف لسان كلامه بـ
«أحدِها لا بعينه».

نظرية الجامع الانتزاع تقريب

يتّضح أساس التحليل الذي سلَه المحقق الخوئ (قدس سره) من خلال مثالٍ، حيث مثّل بالتخيير ف خصال كفّارة صوم شهر
رمضان:

يناً أو صوم شهرين متتابعين أو عتق رقبة مؤمنة، كما فإطعام ستين مس و هو ما إذا أوجب المول و لتوضيح ذلك نأخذ مثالا
كفارة صوم شهر رمضان... .

وف مثل هذه الموارد، يرتز السيد الخوئ عل عدّة نقاط:

۱‐ تعدّد أطراف الواجب: حيث جعل الشارع أفعالا متباينة ف عرضٍ واحد: الإطعام، الصوم، العتق. وهذا يشف بنفسه عن أنَّ
الغرض المولوي غير منحصر ف خصوصية فردٍ معين.

۲‐ عدم دخل الخصوصيات الفردية ف الغرض: يصرح المحقق الخوئ بأنَّ مقتض التخيير هو أن لا يون لشء من
الخصوصيات الشخصية لهذه الأطراف دخل ف استيفاء الغرض؛ إذِ المفروض حصول الغرض بإتيان أيٍ منها، وكما أفاد:

فلا محالة يون مرد هذا إل عدم دخل شء من خصوصياتها ف غرض المول الداع إل الأمر بأحدها لفرض انه يحصل بإتيان
كل منها ف الخارج.

وبعبارة أخرى، لو كانت لخصوصية ما ف أحد هذه الأفعال دخالة ف تحقّق الغرض، لاستلزم ذلك جعل الوجوب عليه بنحو
«الواجب التعيين»، لا ف ضمن التخيير مع غيره.

۳‐ عدم تعيين طرفٍ خاص من قبل الشارع: ومن جهة أخرى، ورغم كفاية جميع هذه الأفعال ف تحصيل غرض المول، فإنَّ
الشارع لم يلزِم بأيٍ منها عل نحو التعيين؛ وكما عبر (قدس سره):

و من جانب آخر المفروض ان الغرض لم يقم بل واحد منها و إلا لان كل منها واجباً تعيينياً، و من جانب ثالث ان وجوب
أحدها المعين ف الواقع لا يمن بعد ما كان الجميع ف الوفاء بغرض المول عل نسبة واحدة.

وخلاصة اللام: لو كان الغرض قائماً بل واحد من هذه الأفعال بخصوصه، لصار كل منها واجباً تعيينياً؛ ولو كان أحدها متعيناً
هذه الجهات بعضها إل تحصيل الغرض». ومن خلال ضم الواقع، لما انسجم جعل التخيير بينها مع فرض «التساوي ف ف

بعض، يستنتج (قدس سره) ما نصه:

و نتيجة ذلك لا محالة ه وجوب الجامع بين هذه الأمور، و ان الغرض الداع له يحصل بإتيانه ف ضمن إيجاد أي فرد منها شاء



الملف إيجاده.

وعليه، فإن المول ف مقام الجعل إنما يحم ف الحقيقة عل «الجامع» بين هذه الأفعال؛ ذلك الجامع المنطبق عل كل طرف من
الأطراف، من دون أن يون لخصوصية أيٍ منها دخالة ف استيفاء الغرض. وقد صرح المحقق الخوئ بأن «مرد وجوب الجامع»

ف التحليل العقل يؤول إل نف دخالة خصوصيات الأطراف ف الغرض، حيث يقول:

لوضوح ان مرد وجوب الجامع بالتحليل إل عدم دخل شء من خصوصيات هذه الأمور، و ان الغرض المزبور يترتب عل فعل
كل منها ف الخارج من دون خصوصية لهذا و ذاك أصلا.

وما ركز عليه ف ذيل كلامه هو أنَّ هذا النحو من التحليل ليس أمراً معقولا ف حدِّ ذاته فحسب، بل هو جارٍ وواقع ف المحاورات
العرفية والشرعية:

و هذا أمر معقول ف نفسه، بل واقع ف العرف و الشرع، فان غرض المول إذا تعلق بأحد الفعلين أو الأفعال فلا محالة يأمر
بالجامع بينهما و هو أحدهما لا بعينه، مع عدم ملاحظة خصوصية شء منها.

وعل ضوء ذلك، يرى (قدس سره) أنّه كلّما كان الغرض المولوي يستوف بإتيان «أحد الفعلين أو الأفعال»، فإنَّ المتفاهم عرفاً هو
أنَّ المول قد جعل المطلوب حقيقةً هو «أحدهما لا بعينه» ‐ الذي يمثّل الجامع الانتزاع بينها ‐.

المراد بالجامع الانتزاع وكيفية تعلّق الوجوب

ثمة نتة دقيقة يثيرها المحقق الخوئ دفعاً لبعض التوهمات، وه التمييز بين «الجامع بما هو مفهوم ذهن» وبين «الجامع بما هو
ليف قد تعلّق بالمفهوم الذهنة». فليس المقصود من كون متعلّق الوجوب جامعاً انتزاعياً، أنّ التالأفراد الخارجي منطبق عل
الصرف؛ إذ المفهوم الذهن لا قابلية له للبعث والتحريك، ولا يصلح لأن يقع ملاكاً للطاعة والعصيان. وإنما المراد هو «الجامع
الانتزاع» بلحاظ انطباقه عل الأفراد الخارجية؛ أي ذلك العنوان الذي ينتزع من تساوي الأطراف ف استيفاء الغرض، ويصدق

عل كل واحد منها، بحيث يون الملّف بإتيانه لأي من هذه المصاديق ممتثلا ف الحقيقة لذلك الجامع. وهذا التقريب يضاه ـ
بنحو ما ـ التحليل المشهور ف باب الواجب التعيين، حيث يقال: إن الوجوب يتعلّق بـ «طبيعة الفعل»، لا بما ه مفهوم ذهن، بل

بما ه مرآة لوجودها ف ضمن الأفراد الخارجية. وعل هذا الغرار ف الواجب التخييري، يقع الجامع الانتزاع ـ وهو «أحدها لا
بعينه» ـ متعلّقاً للبعث، إلا أنّ امتثاله يتحقّق خارجاً ف ضمن كل فرد من الأطراف.

التنظير بـ «العلم الإجمال» وإمان تعلّق التليف بالعنوان المبهم

تميلا لمبن الجامع الانتزاع ف الواجب التخييري: يتمسك المحقق الخوئ (قدّس سره) ـ بغية تشييد مبناه ف تعلّق الوجوب بـ
«الجامع الانتزاع» ـ بتنظيرٍ دقيق يقايِس فيه بين الصفات الحقيقية (كالعلم والإرادة) وبين الأمور الاعتبارية (كالوجوب

والتليف). ومحور استدلاله هو: أنّه إذا كان تعلّق الصفة بعنوان مبهم ومردد (وهو الجامع الانتزاع) أمراً ممناً وواقعاً ف دائرة
.ون ثابتاً بطريق أولة (الوجوب) يالأمور الاعتباري ان مثل هذا التعلّق فة، فإن إمالصفات النفسانية الحقيقي

ة» الجامع الانتزاعذهني» متوه دفع

،ذهن مفهوم ال: أنَّ الجامع الانتزاعالإش وحاصل .حول الجامع الانتزاع ثاري متوه لدفع بادئ ذي بدء، تصدّى المحقق الخوئ
والأمر والتليف لا يتعلّق بالأمور الذهنية. وقد أوضح (قدس سره) أنَّ المقصود من تعلّق الأمر بالجامع الانتزاع، ليس تعلّقَه بـ



«المفهوم المحض» بما هو موجود ف وعاء النفس؛ وكما أفاد:

و من هنا يظهر ان مرادنا من تعلق الأمر بالجامع الانتزاع ليس تعلقه به بما هو موجود ف النّفس و لا يتعدى عن أفقها إل أفق
الخارج، ضرورة انه غير قابل لأن يتعلق به الأمر أصلا و ان يقوم به الغرض.[2]

ومفاد ذلك: ليس مرادنا أنَّ الأمر قد تعلّق بذلك المفهوم الذهن الحبيس ف أفق النفس؛ إذ مثل هذا المفهوم لا قابلية له لتعلّق البعث
بلحاظ انطباقه عل لاستيفاء الغرض المولوي. وإنّما المقصود هو تعلّق الأمر بالجامع الانتزاع ون محلابه، ولا يصلح لأن ي

الخارج؛ أي ذلك العنوان الذي ينتزع من تساوي الأطراف ف الوفاء بالغرض ويصدق عل كل فرد منها، ويون الملّف هو الذي
يمارس تطبيقه بإتيان أي مصداق شاء. وهو ما صرح به بقوله:

بل مرادنا من تعلق الأمر به بما هو منطبق عل كل واحد من الفعلين أو الأفعال ف الخارج، و يون تطبيقه عل ما ف الخارج بيد
الملف، فله ان يطبق عل هذا، و له ان يطبق عل ذاك.

وعليه؛ فإنّ الجامع الانتزاع ـ بوصفه «أحدَها لا بعينه» ـ يقع متعلّقاً للأمر، من حيث انطباقُه عل كل واحد من الأطراف خارجاً،
،الأمر بالجامع الانتزاع م استحالة تعلّقأنّ منشأ توه لّف. ويرى المحقّق الخوئاختيار الم إل الأفراد موكول مع أنّ تطبيقه عل

يمن ف الخلط بين النحوين من اللحاظ: اللحاظُ المفهوم الصرف و اللحاظُ المرآت للخارج؛ حيث يقول:

.النحو الأول دون الثان هو تعلقه به عل ن تعلق الأمر بالجامع الانتزاعو لعل منشأ تخيل انه لا يم

وبناء عل ذلك، فقد صرح (قدس سره) بانتفاء أيِ مانع ‐ سواء من ناحية«الأمر» ومقوماته، أو من ناحية «الغرض» وملاكاته ‐
يحول دونَ كونِ المأمور به هو العنوانَ الانتزاع لـ «أحدها»؛ وكما جاء ف نصه:

و قد تحصل من ذلك انه لا مانع من ان يون المأمور به هو العنوان الانتزاع عل النحو المزبور، لا من ناحية الأمر و لا من ناحية
الغرض كما عرفت.

تحليل «العلم الإجمال» كنموذج لتعلّق الصفة الحقيقية بالمبهم

بغيةَ تدعيم هذا المختار، استند المحقّق الخوئ (قدّس سره) إل نموذج من الصفات الحقيقية، ألا وهو «العلم الإجمال». ومفاد
كلامه:

أضف إل ما ذكرناه انه يمن تعلق الصفة الحقيقية بأحد أمرين أو أمور فما ظنك بالأمر الاعتباري.[3]

وتوضيح ذلك: ف الموارد الت يحصل لنا فيها علم إجمال ‐ كأن نعلم مثلا بأنّ «أحدَ هذين الشخصين عادل» ‐ فما هو المتعلَّق
لهذا العلم؟ وهل أنَّ «المعلوم بالإجمال» هنا متعين أم لا؟ لقد تصدّى المحقّق الخوئ لتحليل صور الواقع المحتملة ف هذا المثال:

الفرض الأول: أن يون كلا الشخصين عادلا ف الواقع. فف هذه الحالة، قد تعلّق علمنا إجمالا بـ «عدالة أحدهما»، والحال أنَّ
العدالةَ متحقّقةٌ وواسعةٌ لليهما. وهنا يصرح (قدس سره):

فف مثل ذلك لا تعين للمعلوم بالإجمال حت ف علم اله، ضرورة انه لا واقع له غير هذا المفهوم المنتزع، فلا يمن ان يقال ان



المعلوم بالإجمال عدالة هذا دون عدالة ذاك أو بالعس لفرض ان نسبة المعلوم بالإجمال إل كل واحد منهما عل حد سواء.

وهذا يعن أنّه لا تعين ف نفس المعلوم بالإجمال؛ إذ ليس له واقع سوى هذا «المفهوم الانتزاع» (عنوان أحدهما)؛ ونسبة هذا
المعلوم إل كل واحدٍ من الشخصين عل حدّ سواء. ومن هنا، فإنّه حتّ ف علم اله تعال، لم يفترض للمعلوم بالإجمال تعين زائدٌ

[4].هذا المفهوم الانتزاع عل

الفرض الثان: أن يون أحدهما ـ فقط ـ عادلا ف الواقع. ف هذا الفرض، وعل الرغم من أنّ العدالة ف الخارج قائمةٌ بفردٍ معين،
واله تعال عالم بذلك تفصيلا، فإنّ المعلوم بالإجمال لدى الملّف لا يزال هو عنوانَ «أحدهما»، لا عدالةَ الفردِ المعين. ويقول

المحقّق الخوئ ف ذلك:

و اما فيما إذا فرض ان أحدهما عادل ف الواقع و علم اله دون الآخر فف مثل ذلك أيضاً لا تعين له، ضرورة ان العلم الإجمال لم
يتعلق بعدالة خصوص هذا العادل ف الواقع، و إلا لان علماً تفصيلياً و هذا خلف، بل تعلق بعدالة أحدهما.

إذن؛ فحقيقة العلم الإجمال تتقوم بتعلّق العلم بعنوان «أحدهما». ومن الواضح أنّ هذا العنوان:

عالم النّفس، و لا يتعدى عن أفق النّفس إل ف عالم الخارج، بل هو مفهوم انتزاع و تعين ف ليس لعنوان أحدهما واقع موضوع
ما ف الخارج، و له تعين ف ذلك العالم، لا ف عالم الواقع و الخارج.

وبعبارة أخرى: إنّ عنوان «أحدهما» لا يمتلك ذاتاً مستقلّةً ومتعينةً ف الخارج، بل هو محض مفهوم انتزاع ف أفق النفس؛ وتعينُه
هو هذا المفهوم أنّ متعلّق العلم الإجمال (هقدّس سر) عالم الخارج. ومن هنا يستنتج لا ف ،ذلك الأفق النفسان عل مقصور

الانتزاع بعينه، لا الفرد الخارج المتعين؛ إذ يقول:

و من المعلوم ان متعلق العلم هو ذلك المفهوم الانتزاع لا ما ينطبق عليه هذا المفهوم، لفرض انه متعين ف الواقع و علم اله و
العلم لم يتعلق به، و إلا لان علماً تفصيلياً لا إجمالياً.

:ة، قائلالينحو القاعدة ال تة علبهذه الن الخوئ ر المحقّقوقد ذك

و بلمة واضحة انا قد ذكرنا ف محله انه لا واقع و لا تعين للمعلوم بالإجمال مطلقاً.

أي: إنَّ المعلوم بالإجمال ‐ بنحوٍ مطلق ‐ لا يحظ بواقع مستقل ف الخارج، ولا بتعين سوى ذلكَ المفهوم الذي ينتزعُ ف وعاء
النفس.

ليفِ الاعتباري، بالجامع الانتزاعالت ن ثَمة، ومان تعلّق الصفات الحقيقينتيجةُ التنظير: إم

ومن خلالِ التحليل المتقدّم، استخلص المحقّق الخوئ النتيجةَ التالية بوضوح:

فالنتيجة قد أصبحت من ذلك انه لا مانع من تعلق الصفات الحقيقية كالعلم و الإرادة و ما شاكلهما بالجامع الانتزاع الّذي ليس له
واقع ما عدا نفسه فضلا عن الأمر الاعتباري.[5]



إذن: حينما يتسنّ للصفاتِ الحقيقية ‐ كالعلم والإرادة ‐ أن تتعلّق بمفهوم انتزاع غيرِ متعين (عنوان «أحدهما»)؛ فف الأمورِ
الاعتبارية ‐ كالوجوبِ والتليف ‐ ينتف أي محذورٍ ف تعلّقها بمثل هذا الجامع الانتزاع، وذلك بطريق أول. وبعبارة أخرى: إنّ

العلم الإجمال لـ «أحدِهما»، تماماً كما يتعلّق العلم ف أن يتعلّق بنفس العنوان الانتزاع نيم الواجب التخييري الوجوب ف
عبر ‐ ا من الناحية الثبوتية والعقلية، فقد ثبت؛ وأمومفهوماً باللحاظ العرف عدّ أمراً معقولابـعنوان «أحدهما». وهذا العنوان ي

التنظير بالعلم الإجمال ‐ خلوه من أية استحالة.

نظر المحقق الخوئ والتخييري ف خلاصة البحث: النسبة بين الواجب التعيين

وعل ضوء مجموع ما تقدم، يلخّص السيد المحقق الخوئ (قدس سره) ‐ ف ختام هذا المبحث ‐ طبيعة النسبة بين الواجب
:والواجب التخييري بالنحو التال التعيين

و من هنا يتبين انه لا فرق بين الواجب التعيين و الواجب التخييري إلا ف نقطة واحدة، و ه ان متعلق الوجوب ف الواجبات
التعيينية الطبيعة المتأصلة كالصلاة و الصوم و الحج و ما شاكلهما، و ف الواجبات التخييرية الطبيعة المنتزعة كعنوان أحدهما،

و اما من نقاط أخرى فلا فرق بينهما أصلا، فما ان التطبيق ف الواجبات التعيينية بيد الملف، فذلك التطبيق ف الواجبات
التخييرية، و كما ان متعلق الأمر ف الواجبات التعيينية ليس هو الأفراد، كذلك متعلق الأمر ف الواجبات التخييرية.[6]

:ق الخوئّمختار المحق عل وعليه، فبناء

أمر لة» (كالصلاة، والصوم، والحج). وهذه الطبيعة بما هالوجوب هو «الطبيعة المتأص ونُ متعلَّقي :الواجب التعيين ۱‐ ف
كل، تتحقَّق خارجاً ف ضمن الأفراد، ويون تطبيقها عل الفرد الخاص موكولا إل اختيار الملَّف؛ فالأمر لم يتعلَّق بالأفراد، بل

انصب عل ذات الطبيعة المتأصلة.

ل الجامعلـ «أحدهما» الذي يش عة»؛ أي العنوان الانتزاعالواجب التخييري: فإنَّ متعلَّق الوجوب هو «الطبيعة المنتز ۲‐ أما ف
بين أطراف التخيير. وهذا العنوان ينطبق عل كل واحدٍ من الأطراف، من دون أن يون لخصوصية أيٍ منها دخل ف الغرض
المولوي؛ وتطبيق هذا العنوان عل أحد الأطراف أيضاً بيد الملَّف؛ وهنا كذلك، لم يتعلَّق الأمر بالأفراد، بل تعلَّق بذلك الجامع

الانتزاع بعينه. وبهذا تتبلور النظرية النهائية للمحقّق الخوئ ف تصوير الواجب التخييري، وه عبارةٌ عن: تعلُّق الوجوب
بالجامع الانتزاع (عنوان أحدهما) بلحاظ انطباقه عل الأطراف، مع كون اختيارِ التطبيق بيد الملَّف. وهذه النظريةُ ‐ بنظره

الشريف ‐ خاليةٌ من أيِ محذورٍ ثبوت؛ وذلك استناداً إل تحليل المتفاهم العرف من صيغ التخيير، وكذلك بدلالة التنظير بمسألة
.العلم الإجمال

موازنةٌ بين مسل المحقّق النائين والمحقّق الخوئ ف الواجبِ التخييري

بالتأمل ف مسل العلَمين؛ المحقّق النائين والمحقّق الخوئ (قدس سرهما) ف تحليل ماهية الواجب التخييري، يمن الحديث ‐
ف آنٍ واحد ‐ عن اشتراكٍ مبنائ عميق، وعن افتراقٍ فنّ دقيق بينهما.

أ) نقطة الاشتراك

نبفردٍ معي باب الواجب التخييري، لم تتعلَّق ابتداء ف الالتزام بأنَّ إرادة المول لَمان فم: يشترك العبهالالتزام بتعلُّق الإرادة بأمرٍ م
ومشخَّصٍ من أطراف التخيير، بل تعلَّقت ‐ بنحوٍ من الأنحاء ‐ بـ «أمرٍ مبهم»؛ بمعن أنَّ ما يتقرر ف نفس المول ‐ كمرادٍ ‐ هو
عنوانٌ مردد بين أفعالٍ متعدِّدة؛ وأنَّ رفع هذا الإبهام وتعيين المصداق الخارج، إنّما يقع ف مرحلة الامتثال وعبر اختيار الملَّف.



وقد تمسك المحقّق الخوئ ‐ استشهاداً لرأيه ودفعاً للمحذور الثبوت ف تعلُّق الإرادة بالأمر المبهم ‐ بنماذج الإبهام ف الصفات
الحقيقية؛ ولا سيما بتحليل «العلم الإجمال» وإمان تعلُّق الصفة الحقيقية (العلم) بعنوانٍ مبهم كـ «أحدِهما». وعل هذا الأساس

يقرِر: فما أنَّ «المعلوم بالإجمال» ف مورد العلم الإجمال هو عنوانٌ مبهم، ومع ذلك فإنَّ تعلُّق العلم به أمر معقول وواقع؛ فذلك
الحال ف إرادة المول، إذ لا محذور ف تعلّقها بالأمر المبهم (ف الواجب التخييري). وبتعبيرٍ آخر، فقد وقع التسليم بهذه النتة،

ون محفوظةً فة تانيم، فإنَّ هذه الإمبهد والمة ‐ كالعلم والإرادة ‐ بالعنوان المردن تعلُّق الصفات الحقيقيأنَّه إذا أم :وه
الاعتباريات الشرعية (كالوجوب والتليف) أيضاً.

ب) نقطة الافتراق: مصب تعلُّق الإرادة

ورغم هذا الاشتراك المبنائ ف أصل معقولية «تعلُّق الإرادة بالمبهم»، فإنَّ الاختلاف الجوهري يمن ف مصب تعلُّق الإرادة؛ أي
ف تحديد وعاء هذا «المبهم» وكيفية لحاظه.

م الخارجبهالم :ق النائينّالمحق ١. مبن

بناء عل ما قُرِر من كلمات المحقّق النائين، فإنَّه يذهب إل أنَّ إرادة المول ف الواجب التخييري، تتعلَّق بواقع مرددٍ ف الخارج؛
نحو نظر الميرزا النائين ض ففتروبيان ذلك: ي .الذهن الخارج»، لا العنوان الانتزاع أنَّ متعلَّق الإرادة هو «أحدُهما ف بمعن
،(انتزاع كعنوان «أحدِهما» بما هو مفهوم) ليف بالجامع الانتزاعر تعلُّق التنتتعلَّق به الإرادة؛ فهو ي «م الخارجبهمن «الم

ويرى عدم صلاحيته لأن يون مصباً للإرادة والتليف. ومن هنا، فإنَّ مصب الإرادة ف تحليل الميرزا النائين، هو الخارج
والواقع، وإن كان عل نحو الإبهام والترديد، لا الشخص المتعيِن. وبنحوٍ اصطلاح دقيق: إنَّ المراد ف مسلك النائين هو سنخ

«إرادة متعلّقة بمبهم خارج»، وليست إرادةً متعلّقةً بـ «جامع ذهن منتزع».

٢. مبن المحقّق الخوئ: الجامع الانتزاع (المبهم الذهن المنطبق عل الخارج)

فهو يرى أنَّ متعلَّق الوجوب والإرادة ف .«صراحةً تعلُّق الأمر والإرادة بـ «الجامع الانتزاع ق الخوئّالمحق َّالمقابل، تبن وف
م؛ وليس له فبهوم انتزاع أفق النفس مفهوم لـ «أحدِهما»؛ ذلك العنوان الذي: هو ف الواجب التخييري هو العنوان الانتزاع

عالم الخارج واقع وتعين سوى مصاديقه؛ وقد تعلَّقت الإرادة به «بما هو منطبق عل كل واحدٍ من الفعلين أو الأفعال ف الخارج»،
لا بما هو موجود ف النفس محضاً. ولهذا يصرِح المحقّق الخوئ بوضوح بأنَّ المراد من تعلُّق الأمر بالجامع الانتزاع ليس تعلُّقه

اً، إالنفس مفهوماً انتزاعي رف، بل: إنَّ الأمر والإرادة يتعلَّقان بـ «عنوان أحدِهما»؛ وهذا العنوان، وإن كان فالص بالمفهوم الذهن
الفرد الخاص موكولا ون تطبيق هذا العنوان علالخارج؛ وي واحدٍ من الأطراف ف كل أنَّ لحاظه إنَّما هو من جهة انطباقه عل
الرتبة الأول م» فبهون «المي ،ق الخوئّمسلك المحق وعليه، فف .(«ذاك هذا أو عل ِق علفله أن يطب») لَّفاختيار الم إل

مفهوماً انتزاعياً ذهنياً (الجامع الانتزاع)، وإن كان تمام دوره ف مقام التليف يتحقَّق بواسطة انطباقه عل الخارج؛ أي أنَّ
.«بما هو خارج م الخارجبهالخارج» يقع متعلَّقاً للإرادة، لا «الم إل بما هو مشير م الذهنبهالم»

خلاصة التمايز الفنّ: وعل ضوء ما تقدَّم، يمن تلخيص التمايز الدقيق بين المسلين عل النحو التال: ف مسلك المحقّق
النائين، وقَع القبول بأصل تعلُّق الإرادة بـ «الأمر المبهم» ف الواجب التخييري. ولن مصب هذا الإبهام هو الخارج: فالإرادة

تتعلَّق بـ «المبهم الخارج» (أحدهما ف الخارج). وقد انر تعلُّق الوجوب والإرادة بـ «الجامع الانتزاع» كمفهوم ذهن، ونُفيت
صلاحيته لتعلُّق التليف.

ف مسلك المحقّق الخوئ، وقَع القبول بأصل تعلُّق الإرادة بـ «الأمر المبهم» وتحليله ف قالب «عنوان أحدهما». ولن مصب هذا
ظ بما هو منطبقلح(عنوان «أحدهما»). وهذا الجامع ي فمتعلَّق الوجوب هو الجامع الانتزاع :الذهن الإبهام هو المفهوم الانتزاع



عل الأفراد الخارجية، لا بما هو موجود ف النفس صرفاً؛ ومن هنا، فإنَّ تعلُّق الوجوب بالجامع الانتزاع معقول من الناحية
الثبوتية، ومنسجم مع المتفاهم العرف من أدلَّة التخيير. وبهذا، فرغم اشتراكهما ف أصل قبول الإبهام ف متعلَّق الإرادة وتوظيف

،النفس والمفهوم الانتزاع تحديد «موطن هذا الإبهام»؛ وهل هو ف ا طريقين متمايزين فأنَّهما سل إ ،«تنظير «العلم الإجمال
أم ف الخارج والواقع المردد.

نظرية السيِد الإمام الخمين: التماثل الماهوي للإرادة ف الواجب التعيين والتخييري

بمراجعة كلمات السيِد الإمام الخمين (قدس سره) ف «مناهج الوصول»،[7] يتّضح جلياً رفضه للمبان المشهورة ف تحليل
الواجب التخييري ‐ كدعوى كونه «سنخاً خاصاً من الوجوب» (للآخوند)، أو «وجوباً ناقصاً» (للمحقّق العراق)، أو القول بـ
«الإرادة المبهمة» و«المبهم الخارج» (للمحقّق النائين)، وكذا تحليله عل أساس «الجامع الانتزاع» (لبعض المتأخّرين) ‐.

ويقدِّم (قدس سره) ‐ ف قبال ذلك ‐ هيليةً مغايرةً تماماً؛ يرتز محورها الأساس عل نف وجود أيِ تفاوتٍ ماهويٍ أو سنخ بين
الإرادة والبعث ف الواجب التعيين ونظيره التخييري؛ إذ يرى أنَّ الاختلاف منحصر ف كيفية الجعل وتقييد الخطاب، لا ف صميم

حقيقة الإرادة والوجوب.

تحرير محل النزاع ودفع إشالٍ مقدَّر

الشرع والعرف، هو أمر ون ظاهره الوجوب التخييري فأنَّ تحقُّق ما ي :بحثه من هذه النقطة، وه ِد الإمام الخمينالسي يستهل
مفروغٌ عنه ومقبول بلا ريب؛ حيث قال:

لا إشال ف وقوع ما هو بظاهره الواجب التخييري ف الشرع و العرف.

وينصب البحث عل الإمان الثبوت لمثل هذا الوجوب: هل يمن ثبوتاً قَبول الواجب التخييري وفقاً للظهور الأول للأدلَّة، أم لابدَّ
من التصرف ف هذا الظهور والمصير إل مسالك أخرى؛ كإرجاع التليف إل الجامع التعيين (وحمل التخيير عل التخيير

العقل)، أو إل الجامع الانتزاع، أو غير ذلك؟ وقد قرر السيِد الإمام الإشال الثبوت عل النحو التال: أولا، إنَّ الإرادة (التوينية
والتشريعية) تُعدُّ من الصفات الحقيقية ذات الإضافة، ولا تتحقَّق من دون مضافٍ إليه موجود. ثانياً، إنَّ الوجود ‐ أي وجودٍ

فُرِض، سواء كان خارجياً أم ذهنياً ‐ يساوق التشخُّص والتعين. ثالثاً، إنَّ التردد النفس الأمري لا ينسجم مع الموجودية
والتشخُّص. وعليه، فلو افتُرِض ف الواجب التخييري أنَّ إرادة المول أو متعلَّقها مردد ومبهم واقعاً بين أطرافٍ متعدِّدة، لَلَزِم من

ذلك «التردد ف الموجود المتشخّص»، وهو محال:

الوجود ـ أي وجود كان ـ مساوق للتشخّص و التعين الواقع، و التردد النَّفس الأمري مضاد للموجودية... و لا إشال ف أنّ
الإرادة... من الأوصاف الحقيقية ذات الإضافة... فلا يعقل أن تون الإرادة بحسب نفس الأمر مرددة التعلّق، و لا متعلّقها كذلك... .

ويجري (قدس سره) البيان نفسه ف باب «البعث» و«هيئات الأمر» أيضاً، قائلا: لو قُبِل الواجب التخييري بذلك المعن المتوهم،
اً فآلة البعث؛ وهذا كلُّه يستلزم «إبهاماً واقعي البعث، وف متعلَّقها، وف ة، وفالإرادة التشريعي اً فداً واقعيلاستلزم ذلك ترد

المتشخّصات»، وهو أمر محال.

جواب السيِد الإمام: إرادات وبعوث متعدِّدةٌ متعيِنة، يتخلَّلُها لفظُ «أو»

وف مقام الرد، يمنع السيِد الإمام (قدس سره) أصل لزوم الإبهام والتردد الواقع، مصرِحاً:



و فيه: منع لزوم ما ذكر من الإبهام و التردد الواقع ف شء من المذكورات.

وتقريب جوابه كالتال: إذا رأى المول ف فعل أو أفعالٍ مصلحةً ملزمةً، بحيث يون كل واحدٍ من هذه الأفعال وافياً بغرضه
منفرداً، وف الوقت ذاته لم يوجد جامع بينها صالح لأن يتعلَّق به الأمر؛ فإنَّ السبيل المعقول والعرف لتحصيل غرضه هو أن يعمدَ

إل جعل إرادة تامة وبعثٍ مستقل بالنسبة إل كل واحدٍ من هذه الأفعال بخصوصه؛ وف مقام البيان، يقحم (يجعل) بين هذين
نلغرضه بالاستقلال، ول لواحدٍ من هذه الأفعال محص بأنَّ كل المخاطَب فهِمالبعثين (أو البعوث) لفظةَ «أو» أو ما يعادلها؛ لي

الجمع بينها غير لازم:

ل لتحصيل غرضه بهذا النحو بإرادة بعث متعلّق بهذا و إرادة بعث آخر متعلّق بذاك، مع تخلّل لفظة «أو» و ما ففلا محالة يتوس
معناها بينهما، لإفهام أنّ كل واحد منهما محصل لغرضه، و لا يلزم الجمع بينهما.

وبناء عليه، فف عالم الثبوت:

هاهنا إرادة متعلّقة بمراد، و بعث متعلّق بمبعوث إليه، كلّها معينات مشخّصات لا إبهام ف شء منها، و إرادة أخرى متعلّقة بمراد
آخر، و بعث آخر إل مبعوث إليه آخر، كلّها معينات مشخّصات، و بتخلّل كلمة «أو»... يرشد المأمور إل ما هو مراده، و هو

إتيان المأمور بهذا أو ذاك.

ووفقاً لهذا البيان: أولا، لا وجود لأيِ إبهام نفسِ أمري، لا ف الإراداتِ ذاتها ولا ف مراداتها، ولا ف البعوث ولا ف المبعوث إليها.
ثانياً، إنَّ حقيقةَ الواجبِ التخييري ليست إرادةً مبهمة، ولا مبهماً خارجياً، ولا سنخاً جديداً من الوجوب. ومن هنا، يستنتج السيِد

الإمام بصراحة:

الواجب التعيين ون الإرادة فء من الإرادة و المراد و غيرهما إبهام بحسب الواقع و نفس الأمر... فلا تش و بالضرورة ليس ف
و التخييري سنخين، و لا البعث و الواجب.

ف منإنَّما ي نظره؛ والاختلاف ف مسلَّم والتخييري أمر الواجب التعيين للإرادة والبعث ف الماهوي فالنتيجةُ إذن: أنَّ التماثل
تعدُّد الإرادات وكيفية تقييد الخطاب، لا ف سنخهما وحقيقتهما.

الفارق الثبوت بين الواجب التعيين والتخييري ف منظور السيِد الإمام

بناء عل هذه المقدِّمة، يقرِر السيِد الإمام الخمين الفارق الثبوت بين القسمين كالتال: ف الواجب التعيين، يونُ الفعل الواحد
المتعلَّق للبعث، هو «بنفسه محصلا للغرض ليس إ»؛ فالبعث صادر بنحوٍ واحد ومتعلّق بفعل معين، من دون أن يجعل إل جنبه

بعث آخر بالنسبة إل فعل مغاير. أما ف الواجب التخييري، فإنَّ كل واحدٍ من الأطراف ‐ من ناحية المول ‐ إما أن يونَ
موضوعَ الآخر. وف عدِمأحدهما ي أنَّ حصول لغرضٍ مستقل، إ لاونَ محصلنفس الغرض الواحد باستقلال؛ وإما أن ي لامحص

كلتا الحالتين، يعمدُ المول ‐ بغيةَ تأمين غرضه ‐ إل جعل بعثين متعلّقين بفعلين، مع تخلُّل أداة «أو» ف مقام البيان. وكما جاء
ف نصِ عبارته:

ون البعث فبخلاف التخييري... و ي ،لا للغرض ليس إلابنفسه محص الفرق بينهما بحسب الثبوت هو كون الواجب التعيين نل
التعيين متعلّقا بشء بلا تعلّقه بشء آخر، و ف التخييري يون بعثان متعلّقان بشيئين مع تخلّلهما بما يفيد معن التخيير ف إتيانه.



ثم يضيف (قدس سره):

و يمن أن يون كل من الطرفين ف التخييري محصلا لغرض غير الآخر، لن يون حصول كل غرض هادما لموضوع الآخر،
فيتوسل المول إل حصول غرضه بما ذكر.

ِن. فواحدٍ متعي فعل ه إلواحدٌ يتوج ةَ بعثثم ،الواجب التعيين ف :ِد الإمام كالتالالرؤيةُ عند السي ذلك، تتلخَّص وتأسيساً عل
الواجب التخييري، ثمةَ بعثانِ (أو بعوث متعدِّدة)، قد تعلَّق كل واحدٍ منها بفعل متعيِن؛ ودور «أو» ينحصر ف بيان عدم لزوم

الجمع، وإيال تعيين المصداق الممتثَل به إل اختيار الملَّف. وعليه؛ فخلافاً للمسالك الت كانت ترى متعلَّق الوجوب «جامعاً
ية تذهب إل أنّ متعلَّقاتِ الإرادة والبعثِ ه برمتها أفعال مشخَّصةٌ ومتعيِنة (كعتق الرقبة، انتزاعياً مبهماً»، فإنَّ هذه النظر

صميم ة الخطاب» ومرحلة «الامتثال»، لا فمستوى «كيفي رفاً فوالإطعام، والصوم، وما شاكلها). وإنَّ التخيير إنَّما يتحقَّق ص
[8].«رادِ المولم» حقيقة

الاستغناء عن التحليلات الفلسفية للغرض وعن قاعدة «الواحد»

وثمةَ نتةٌ محوريةٌ أخرى ف مبن السيِد الإمام، وه: نقد إقحام المباحث الفلسفية ‐ كتحليل «الأغراض والملاكات» وقاعدة
:ِح (قدس سره) قائلايصر صميم تعريفِ الواجب وتقسيماته. حيث الواحد» ‐ ف الواحد لا يصدر منه إ»

ثم ليعلم: أنّ تقسيم الواجب إل التعيين و التخييري كتقسيمه إل النفس و الغيري، إنّما هو بلحاظ البعث المنتزع منه الوجوب.

وتخييري، إنّما يتم تعيين إل هذلك تقسيمالبعث»؛ ف» ةحيثي إل وغيري، ناظر نفس الواجب إل كما أنَّ تقسيم ذلك: أنَّه ومفاد
من هذه الحيثية فحسب. ومن هنا، يرتّب النتيجةَ التالية:

أمثال المقام ـ أجنب ته ففرض صح لها و لزوم صدور الواحد عن الواحد ـ علة و محصفحديث الأغراض و المصالح الواقعي
عن محطّ التقسيم.

بمعن: أنّ البحث عما إذا كان الغرض واحداً أو متعدِّداً؛ وعما إذا كان الواحد لا يصدر إلا من الواحد أو يمن صدوره من
الثير؛ كل هذه المباحث ‐ ف أقص تقدير ‐ إنّما تُطرح ف الساحة الفلسفية وف مقام تحليل واقع الملاكات. وه بذلك أجنبيةٌ

تماماً عن «محطّ تقسيم الواجب إل تعيين وتخييري»؛ الذي هو أمر اعتباري ناظر إل حيثية البعث والخطاب. ولهذا، وخلافاً
لتحليل الآخوند الخراسان ‐ الذي ابتن ماهيةَ الواجب التخييري عل أساس وحدة الغرض وتعدُّده ونسبته لقاعدة «الواحد» ‐
فإنَّ السيِد الإمام يرى خروج أمثالِ هذه التحليلات عن جوهرِ بحث الواجب التخييري. فالتقسيم إل تعيين وتخييري ‐ كالتقسيم

إل نفس وغيري ‐ ناظر صرفاً إل «صورة الجعل» و«كيفية البعث»، لا إل واقع الأغراض والملاكات.

وعل ضوء مبناه اللّ ف «الخطابات القانونية»، يمن القول أيضاً: إنَّ الملاك الرئيس يمن ف أصل «جعل القانون»، لا لزوماً
ف تاليف آحادِ الأشخاص بصفة مستقلَّة. فقد يرى الشارعُ المصلحةَ ف جعل القانون عل نحوٍ تخييري، فاتحاً عبر أدوات

ات الملاك فة لجزئيالتحليلات الفلسفي ة حاجةٌ للغوص فون ثملَّفين، من دون أن تالم التسهيل والاختيار أمام التخيير باب
كل طرف.[9]

خاتمةُ المطاف: تمايز نظرية السيِد الإمام عن سائر المسالك

:الواجب التخييري كما يل ف ِد الإمام الخمينة السيي تأسيساً عل ما سلف، يمن رسم الخطوط العامة لنظر



فارد؛ فف وسنخ واحدة والتخييري هما من حقيقة من الواجب التعيين كل الإرادة والوجوب: إنَّ الإرادة والبعث ف ۱. وحدةُ سنخ
مة»، أو «السنخبهنحوٍ من «الوجوب الناقص»، أو «الإرادة الم فترض وجود أيكامل، ولا ي ة وبعثكليهما تتحقَّق إرادة تام

الخاص من الوجوب».

۲. تعدّد الإرادات والبعوث ف الواجب التخييري: ف الواجب التخييري، توجد إرادة مستقلَّة وبعث مستقل بالنسبة إل كل واحدٍ
من الأطراف (كالعتق، والإطعام، والصوم)، متعلّقاً بفعل معين. وهذه كلُّها «معينات مشخَّصات»، ولا سبيل للإبهام إل أيٍ منها.

٣. دور أداة «أو» ف مقام البيان: إنَّ أدواتِ التخيير ‐ كلفظة «أو» ‐ لا تُسهِم ف إيجاد سنخ جديدٍ من الإرادة أو الوجوب؛ بل
ينحصر دورها ‐ ف مقام البيان ‐ ف إفهام الملَّف أمرين: أ) أنّ كل واحدٍ من هذه الأطراف، محصل لغرض المول بمفرده.

ب) أنّ الجمع بين الأطراف غير لازم، وأنّ اختيار التعيين بيد الملَّف.

٤. الاستغناء عن الجامع الانتزاع والإرادة المبهمة: بما أنّ متعلَّقاتِ الإرادة والبعث ‐ وفق هذا التحليل ‐ ه بتمامها أفعال معينة،
وأنَّ التخيير يحصل عبر تعدُّد البعث وتخلُّل «أو» ف الخطاب؛ فلا تعود ثمةَ حاجةٌ لافتراض الجامع الانتزاع (عنوان أحدهما) أو

الإرادة المبهمة وما شاكل ذلك. وكذا الحال بالنسبة للمباحث المعقَّدة المرتبطة بوحدة الغرض وتعدُّده وقاعدة «الواحد»؛ حيث
ية السيِد الإمام بحل العقَد المستعصية الت نشأت عن تحليل الواجب تخرج جميعها عن صلب البحث. وبهذا التقرير: تقوم نظر

تحليل أو الوجوب الناقص، أو السنخ الخاص. وذلك بالرجوع إل ،الانتزاع مة، أو الجامعبهأساس الإرادة الم التخييري عل
عرف واعتباري دقيق ومبسط لحقيقة البعث والإرادة؛ فتُقدِّم الواجب التخييري بوصفه مضاهياً للواجب التعيين ف الماهية،

ومتثّراً ومقيداً بأداة التخيير ف كيفية الجعل والبيان.

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

--------------------------
[1]‐ ‏خوی، ابوالقاسم، «محاضرات ف أصول الفقه»، با محمد اسحاق فیاض، ج 4، ص 44-40.

[2]‐ المصدر نفسه، 42.

[3]‐ المصدر نفسه، 43.
[4]‐ تنبيه: إنَّ مقصوده (قدس سره) ليس نف العلم التفصيل للباري تعال بالواقع، بل هو نف التعين عن «عنوان المعلوم

.ن الواقع الخارجتعي بالإجمال»؛ لا نف
[5]‐ المصدر نفسه، 43.

[6]‐ المصدر نفسه، 44-43.
[7]‐ ‏خمین، روح اله، «مناهج الوصول إل علم الأصول‏»، ج 2، ص 88-85.

[8]‐ وإن لم يرِد التصريح بنف الجامع الانتزاع ف متن «المناهج»، إ أنَّ هذا الاستظهار العرف مما يمن استفادته من مجموع
تقرير السيِد الإمام، ولا سيما ف ذيل مناقشته للتوجيهات المبتنية عل الجامع.

[9]‐ وإن كان مبن «الخطابات القانونية» يعدُّ من مختصات السيِد الإمام ف الأصول، إ أنَّه لم يرِد تصريح مستقل به ف هذا
الشطر من «المناهج»؛ بل هو قابل للجمع مع هذا المبن والتقوية به.

-----------------------
المصادر:

‐ خمین، روح اله، مناهج الوصول إل علم الأصول‏، قم، موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415.
‐ خوی، ابوالقاسم، محاضرات ف أصول الفقه، محمد اسحاق فیاض، ۵ ج، قم، دارالهادی، 1417.




