
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب التعیین و التخییری »

1447 بتاريخ 17 جمادی الثان

الواجب التعیین و التخییری
الجلسة 42 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

محصلة البحث المتقدّم

تم ف الجلسة السابقة تسليط الضوء عل المصب الحقيق للنزاع ف الواجب التخييري من منظار السيِد الإمام الخمين (قدس
سره). حيث ذهب ‐ خلافاً للمسلك المشهور بين الأصوليِين ‐ إل عدم كون الاختلاف ف مقام الثبوت للوجوب والإرادة؛ بل يرى

وحدة حقيقة الوجوب وسنخ الإرادة ف الواجب التعيين والتخييري، وأنَّ التمايز ينحصر ف مقام الإثبات ولسان الدليل وكيفية
الامتثال. فف كلا البابين، تقع الأفعال المعينة والمشخَّصة متعلَّقاً للإرادة والوجوب؛ وتمتاز الصورة ف الواجب التخييري بوجود

أفعالٍ مستقلَّة ينهض كل واحدٍ منها باستقلالٍ لتحصيل الغرض، فيعلم الشارعُ الملَّف ‐ عبر أداة التخيير كـ «أو» ‐ بفاية
مسألة «وحدة أو تعدُّد الوجوب والإرادة». ويبتن ص المحور الرئيس للتحقيق فّالامتثال الواحد وعدم لزوم الجمع. وقد شُخ

كل بالنسبة إل كامل ةٌ ووجوبلَت إرادةٌ تامعدَد أطراف التخيير؛ حيث جتعدُّد الإرادات والوجوبات بِع التحليل المختار عل
طرف، وينحصر دور «أو» ف تنظيم كيفية الامتثال. وبناء عليه، حم باللامعقولية الثبوتية لتعلُّق الوجوب بـ «الفرد المردد» وكذا

ف الةوسي مستقلَّة د» لتُبحث كمسألةليف بالفرد المردحيلت مسألة «تعلُّق التم؛ وابهلفرض الإرادة الواحدة ذات المتعلَّق الم
الفقه والأصول. وتلا ذلك نقدُ مبن المحقّق النائين ‐ القائم عل إمان تعلُّق إرادة الآمر بالفرد المردد ‐؛ إذ بيِن عدم تمامية

.مها بإيجاد الداعمشخَّصٍ لتقو متعلَّق ن المتعلَّق، وافتقار إرادة الآمر أيضاً إليك بين إرادة الآمر والفاعل من حيث لزوم تعيالتف
ة فوعنوان «أحدِهما»؛ سواء من جهة عدم العرفي «تعلُّق الوجوب بـ «الجامع الانتزاع ف ق الخوئّكما نُوقش مسلك المحق

جعل الجامع الانتزاع متعلَّقاً للتليف، أم من جهة صعوبة تصوير الملاك والغرض ف مثل هذا المفهوم. وخُلص ف الختام ‐
تأكيداً عل مختار السيِد الإمام الخمين بأجنبية مباحث الأغراض والملاكات وقاعدة الواحد عن مصبِ تقسيم الواجب ‐ إل أنَّ

الواجب التخييري لا يملك حقيقةً متمايزةً عن الواجب التعيين، إ ف مقام الامتثال وكيفية امتثال القانون.

إمانُ أو امتناعُ تعلُّق الصفات الحقيقية والاعتبارية والبعث بـ «الفرد المردد»

يعدُّ البحث حول «الفرد المردد» ‐ وهل يمن عروض الصفات الحقيقية (كالعلم والإرادة)، والصفات الاعتبارية (كالوجوب
والملية)، وكذا البعث والتليف، عل مثل هذا العنوان أم لا؟ ‐ من المباحث المفتاحية والهامة ف علم الأصول والفقه.

فالتحليل الثبوت للواجب التخييري، وتقرير العلم الإجمال بتعلُّقه بـ «أحد الأطراف»، وما شابه ذلك، كلّها تبتن بنحوٍ ما عل هذه
المسألة. ومن جانبٍ آخر، ف فقه المعاملات والإيقاعات، ترتهن صحة أو بطلان موارد عديدة بإمان أو امتناع تعلُّق الاعتبار

والحم بالفرد المردد. ومن هنا، قبل الخوض ف نقد وتحليل الآراء، يلزم تنقيح الإطار الثبوت لإمان أو امتناع تعلُّق أمثال هذه
الصفات بالفرد المردد.

تطبيقات ومبان «الفرد المردد» ف الأصول والفقه

تشل مسألة «الفرد المردد» محوراً رئيساً يحضر ف موارد متعدِّدة ومتنوِعة ف علم الأصول والفقه، ولا يمن عدُّها مجرد بحثٍ
ذهن أو هامش. وتُطرح هذه المسألة ‐ صراحةً أو ضمنياً ‐ ف ثلاثة مواطن أصولية هامة عل الأقل:

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2294
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


۱. ف الواجب التخييري: ف مقام التصوير الثبوت للواجب التخييري، يبتن أحد التقريرات المعروفة ‐ ولا سيما ف مسلك
المحقّق النائين ‐ عل أنَّ إرادة الآمر قابلةٌ للتعلُّق بـ «الفرد المردد المصداق»؛ أي أنَّ المول قد أراد «أحدَ الفعلين» ف الخارج.

وهذا التقرير يتوقَّف بصراحة عل قَبول نحوٍ من المعقولية لـ «الفرد المردد» ف حقل الاعتبارات.

۲. ف باب العلم الإجمال: ف تحليل تعلُّق العلم بـ «أحد الأطراف»، تستخدم كثير من التقريرات تعابير يوح ظاهرها بقبول نحوٍ
من «الفرد المردد»؛ بمعن أنَّ «المعلوم بالإجمال» هو نفس «أحد الأطراف» ف الخارج، لا مجرد مفهوم «أحدهما» ف الذهن.

ورغم أنَّ بعض الأصوليِين ‐ كالمحقّق الخوئ ‐ عدُّوا هذا المعلوم بالإجمال «عنواناً انتزاعياً» ف النفس، إ أنَّ قسماً من
النظريات المطروحة يستند ‐ عل الأقل ‐ إل نحوٍ خاصٍ من ارتباط العلم بالفرد المردد، مما يستدع تنقيحاً مبنائياً.

مستقل ة قسمتب الأصوليال ح فطري ،من القسم الثان لذيل مباحث استصحاب ال د: فبحث استصحاب الفرد المرد ۳. ف
بعنوان «استصحاب الفرد المردد»؛ حيث يبحث عما إذا كان بالإمان ‐ عبر الاستصحاب ‐ إحرازُ بقاء فردٍ لُحظَ منذ البداية
أم تمييزه عنه. وقد وقع هذا المحور محلا من القسم الثان لدٍ بين فردين أم لا، وهل يجب إدراج هذا القسم ضمن البنحوٍ مرد

للبحث التفصيل ف أبواب الاستصحاب، وهو يعود بنا مرةً أخرى إل جذور مسألة الفرد المردد.

الثمرات الفقهية لمسألة الفرد المردد

وف الفقه أيضاً، تترتَّب ثمرات وفيرةٌ عل قَبول أو ردِ «الفرد المردد». ونشير هنا إل بعضها:

۱. بيع أحد المالين ونظائره: ف باب البيع، تقع موارد محل الابتلاء؛ كأن يون لدى الشخص سجادتان فيقول: «بِعتُكَ واحدةً من
هاتين السجادتين»، بنحوٍ مرددٍ وغير معين. وهذه الصورة نفسها قابلةٌ للتصوير ف الهبة والوصية؛ فف الهبة مثلا: «وهبت لك
إحدى هاتين السجادتين»؛ وف الوصية: «إحدى هاتين السجادتين لفلان بعد موت». فلو قُبِل أصل إمانية تعلُّق الملية بالفرد

المردد ‐ كما ذهب إليه الشيخ الأنصاري ف «الماسب» ‐ لانت أمثال هذه المعاملات والإيقاعات خاليةً من الإشال من حيث
أصل تحقُّق الملية؛ وإن كان تعيين المصداق يفتقر إل مرجِحاتٍ أخرى.

واضحة ن افتراض أمثلةاح والطلاق، يمباب الن الأعم، وخصوصاً ف المعاملات بالمعن اح والطلاق بنحو الترديد: ف٢. الن
لهذا البحث. فف الطلاق، لو قال رجل: «إحدى زوجات الأربع طالق»، وأنشأ الطلاق بالنسبة إل واحدة من الزوجات الأربع بنحوٍ

مردد؛ فبناء عل إنار إمانية الفرد المردد، يقع مثل هذا الطلاق باطلا. أما لو قُلنا بمعقولية الفرد المردد ف الاعتباريات، فإنَّ
أصل وقوع الطلاق يون صحيحاً، وإن كان تعيين المطلَّقة منهن يستدع مرجِحاً خارجياً (كالقرعة). وف الناح، تُعدُّ الآية

الشريفة ﴿انّ ارِيدُ انْ انْحكَ احدَى ابنَتَ هاتَين﴾[1] مشابهةً لهذا البحث من جهة ما؛ وإن كان التفسير الدقيق لمفاد الآية ونسبته
إل تحقُّق الزوجية، يتطلَّب مباحث خاصةً ف فقه الناح، ولا يمن عدُّها عين الفرد المردد من دون تفصيل.

أو ف (ة المذكورةالمواطن الثلاثة الهام الأقل ف عل) الأصول اً سواء فحضوراً جدِّي د تحضروبهذا يتَّضح أنَّ مسألة الفرد المرد
الفقه (البيع، الهبة، الوصية، الناح، الطلاق، الوقف وما شاكلها)؛ وأنَّ اتّخاذ المبن فيها له تأثير مباشر ف حل الثير من

الفروعات.

القائلون بإمان الفرد المردد

ف قبال من يرون «الفرد المردد» محال التصور والتحقُّق من الأساس، ثمةَ تيار معتبر من أعلام الأصوليِين يعتقدون بأنَّه يمن
،كالآخوند الخراسان ار، تبرز أسماءطليعة هذا التي د». وفحقل الاعتبارات ‐ بنحوٍ ما عن «الفرد المرد الأقل ف الحديث ‐ عل



والشيخ الأنصاري، والمحقّق النائين؛ وهم الذين قَبِلوا إمانية تعلُّق العلم أو الحم أو الاعتبار بـ «أحد الشيئين»، سواء ف باب
العلم الإجمال والأوصاف الحقيقية، أو ف باب الوجوب والحرمة والأوصاف الاعتبارية، أو ف مقام جعل واعتبار الملية

والضمان. فالبعض، كالشيخ الأنصاري، واعتماداً عل كون عالم الاعتبار «خفيف المؤونة»، يذهبون إل أنَّه وإن لم ين للفرد
المردد واقعيةٌ ف عالم التوين، إ أنَّه يمن جعله متعلَّقاً للملية وأمثالها ف مقام الجعل والاعتبار. والبعض الآخر، كالآخوند

الخراسان، تجاوزوا حدَّ الاعتباريات وقدَّموا تقريراتٍ حول تعلُّق بعض الصفات الحقيقية (كالعلم) بـ «أحد الأطراف لا بعينه
المصداق» أيضاً. ويعدُّ التقص الدقيق لمبان هؤلاء القائلين، مقدِّمةً ضروريةً للنقد الثبوت والتحليل النهائ للمسألة.

«د المصداقتعلُّق إرادة الآمر بـ «الفرد المرد ف ق النائينّالمحق تقريب مبن

لقد حان الوقت لإعادة صياغة ونقد مبن الميرزا النائين حول «الفرد المردد» وإمانية تعلُّق الصفات والأحام به. فأحد
الإشالات الأساسية عل كلامه يمن ف ابتناء تحليله للواجب التخييري عل قَبول وجود واعتبار «الفرد المردد»، والحال أنَّ

تحقُّق الفرد المردد ف الخارج ممتنع وفقاً للمبان الفلسفية وحم العقل، ولا يقر له بواقعية عينية. ومن هنا، يجب النظر ف كيفية
اجتياز المحقّق النائين لهذه العقبة الثبوتية، وما هو التقرير الذي يقدِّمه عن «الفرد المردد المصداق» ف إطار إرادة الآمر.

يفصل الميرزا النائين ‐ لإثبات إمان الإبهام ف متعلَّق الإرادة ‐ بين سنخين من الإرادة: «إرادة الآمر» و«إرادة الفاعل».
وخلاصة بيانه كالتال: إنَّ إرادة الفاعل تستلزم تحركَ العضلات وصدور الفعل الخارج؛ وبما أنَّ حركة العضلات تتعلَّق لا محالة
بفعل معين، فلا بدَّ لمتعلَّق الإرادة الفاعلية من أن يون مشخَّصاً وغير مردد؛ فتعلُّق الإرادة الفاعلية بـ «الفرد المردد» غير معقول.

أما إرادة الآمر، فه صرفاً ف مقام الجعل والاعتبار، ولا تنته بالذات إل تحريك عضلات الآمر نفسه؛ ومن هنا ‐ بزعمه ‐ يمن
لها أن تتعلَّق بـ «الفرد المردد المصداق»؛ بمعن أنَّ الآمر يريد «أحدَ الفعلين»، ولن ليس بعنوان مفهوم «أحدهما» ‐ الذي

المصداق. وعبارته ف نحو الترديد ف ن علم ‐ بل يريد نفس الخارج، ولته لتعلُّق الحنفسه ويقول بعدم صلاحي يرفضه النائين
:فوائد الأصول» ه»

لا مانع من تعلّق إرادة الآمر بل واحد من الشّيئين أو الأشياء عل وجه البدلية، بأن يون كل واحد بدلا عن الآخر، و لا يلزم
التّعيين ف إرادة الآمر بأن تتعلّق إرادته بأمر معين، بل يمن تعلّق إرادة الآمر بأحد الشّيئين بهما، و إن لم يمن تعلّق إرادة الفاعل

بذلك، و لا ملازمة بين الإرادتين عل هذا الوجه.[2]

فمبناه ف الواجب التخييري يقوم عل: أنَّه من جهة، يرى «الفرد المردد المصداق» قابلا لتعلُّق الإرادة والحم؛ ومن جهة أخرى،
.الأول د فة التعلُّق بالفرد المردانيالثانية، ويقبل إم ن المتعلَّق فيك بين إرادة الآمر وإرادة الفاعل، يحصر لزوم تعيوعبر التف
وقد سبق لنا نقدُ هذا التفصيل ببيان أنَّه: كما أنَّ إرادة الفاعل تفتقر إل متعلَّق معين بسبب استتباعها لتحريك العضلات، فذلك

إرادة الآمر تفتقر إل متعلَّق معين باعتبار تقومها بإيجاد الداع ف نفس الملَّف؛ وف كلا السنخين من الإرادة، يعدُّ تعين المتعلَّق
شرطاً للمعقولية. وإضافةً إل هذا الإشال، فإنَّ للمحقّق الأصفهان أيضاً نقداً هاماً آخر عل كلام النائين وكذا عل كلام الآخوند

الخراسان ف هذا الباب، وسيأت التطرق إليه لاحقاً.

مبن الآخوند الخراسان ف إمان تعلُّق الصفات والأحام بـ «الفرد المردد»

يصرِح المحقّق الخوئ ف حاشية «كفاية الأصول» بأنَّ أصل تعلُّق بعض الصفات الحقيقية (كالعلم) وكذا بعض الصفات
الاعتبارية (كالوجوب والحرمة) بـ «الفرد المردد»، أمر مقبول ف حدِّ ذاته؛ إ أنَّه يستثن «البعث» من هذه القاعدة. ووجه

إل لَّف؛ و«الداعنفس الم والحافز ف لإيجاد الداع لجعي ؛ والبعث«نظره هو: أنَّ «البعث إنَّما هو لجعل الداع الاستثناء ف
أمرٍ مبهم ومردد» غير معقول. إذ لو كان غرض المول إيجاد الداع ف الملَّف، فلا بدَّ أن يون متعلَّق هذا الداع معيناً

:لَّف بماذا ينبعث. وبيان الآخوند كالتالوواضحاً، ليعلم الم



فإنّه و إن كان مما يصح أن يتعلّق به بعض الصفات الحقيقية ذات الإضافة ‐ كالعلم ‐ فضلا عن الصفات الاعتبارية المحضة ‐
كالوجوب و الحرمة و غيرهما مما كان من خارج المحمول الّذي ليس بحذائه ف الخارج شء غير ما هو منشأ انتزاعه ‐، إلا أنّه

لا ياد يصح البعث حقيقة إليه و التحريك نحوه، كما لا ياد يتحقّق الداع لإرادته و العزم عليه ما لم ين نائلا إل إرادة الجامع و
التحرك نحوه، فتأمل جيداً.[3]

وتأسيساً عل ذلك، يقْبل الآخوند ف تحليله تعلُّق العلم وكذا بعض الأحام الاعتبارية (كالوجوب والحرمة بوصفهما «خارج
المحمول») بـ «الفرد المردد»؛ ولنَّه لا يرى إماناً لتعلُّق البعث الحقيق وإيجاد «الداع» بمثل هذا المتعلَّق. وف توضيح إمان
تعلُّق العلم بالفرد المردد، يطرح المثال المعروف للعلم الإجمال؛ حيث يعلم الملَّف: «أنَّ أحد هذين الإناءين نجس» أو «أحدهما
طاهر». إذ يقال هنا: إنَّ «المعلوم بالإجمال» هو نفس «أحد الأطراف» الخارج، لا مجرد مفهوم «أحدهما» بما هو عنوانٌ ذهن؛

أي أنَّ العلم قد تعلَّق بنحوٍ ما بالخارج، وإن بق الإجمال والترديد ف المصداق من حيث العلم.

والمحقّق النائين ‐ لتوضيح إمان تعلُّق الحم بالفرد المردد ‐ يستند، مضافاً إل المباحث الثبوتية، إل الأوامر العرفية أيضاً؛
حيث يتب:

و يتضح ذلك بملاحظة الأوامر العرفية، فإنّ أمر المول عبده بأحد الشّيئين أو الأشياء بمانٍ من الإمان.[4]

بمعن أنَّه لو قال مول لعبده: «افعل أحدَ هذين الشيئين»، لان هذا النوع من الخطاب ف العرف معقولا ومتداولا تماماً. وبهذا
الترتيب، فإنَّ كلا من الآخوند والنائين يقبلان ف الأصل إمانية تعلُّق الصفات الاعتبارية (كالوجوب والحرمة وإنشاء الحم) بـ

«الفرد المردد» ‐ بالنحو الذي أوضحاه ‐؛ مع فارق أنَّ الآخوند يستثن البعث من هذه القاعدة؛ والمحقّق النائين ‐ عبر التفيك
بين إرادة الآمر وإرادة الفاعل ‐ يحاول إدخال البعث التشريع أيضاً ف دائرة «الفرد المردد المصداق». وعل ضوء ما سلف،
يتَّضح أنَّ قَبول «صلاحية الفرد المردد لتعلُّق الحم والإنشاء»، هو نقطة الانطلاق للميرزا النائين ف تصوير الواجب التخييري

وف التفصيل بين إرادة الآمر وإرادة الفاعل. وقد طُرِحت سابقاً إشالات ناظرةٌ إل التفصيل بين هاتين الإرادتين؛ ولنَّنا سنتحدَّث
.ق الأصفهانّضوء نقود المحق ما فد»، ولا سيمن ناحية ثبوت «الفرد المرد

رؤيةُ الشيخ الأنصاري ف إمان اعتبار «الفرد المردد» ف عالم الاعتبارات

وين وعالم الاعتبار. فالمرحوم الشيخ الأنصاري (أعليك بين عالم التد»، التفتحليل «الفرد المرد ةً فمن أكثر المباحث محوري
اله مقامه) ‐ وفقاً لما نُقل عنه ف «الماسب» ‐ يشدِّد بوضوح عل هذه النتة، وه: أنَّه لا تحقُّق لشء باسم «الفرد المردد»
ف عالم التوين؛ إ أنَّه ف عالم الاعتبار، يمن أخذ «الفرد المردد» متعلَّقاً للاعتبار والملية وترتيب الحم عليه. وقد طُرِح هذا

المبن بشل فنّ ف ذيل مسألة فقهية ف باب البيع، ولا سيما ف بحث «بيع جزء من مجموعة متساوية الأجزاء» (كصاع من
صبرة قمح).

ويطرح الشيخ الأعظم ف «الماسب» ‐ ضمن تحليل الصور المختلفة لبيع «بعض المجموع» ‐ صورةً يلحظ فيها المبيع بنحو
«الفرد المردد»؛ بمعن أن يقصد البائع بيع «بعضٍ من أفراد هذه المجموعة»، دون تعيين ذلك الفرد.[5] وف هذا الفرض، يثار
إشال فلسف خلاصته: إنَّ الملية صفةٌ وجودية، وه كسائر الأعراض تفتقر إل محل تتقوم به. وعنوان «أحدهما عل سبيل

البدل» أو «البعض المردد» أمر انتزاع ليس له ما بإزاء خارج مشخَّص، بل هو منتزعٌ من فردين معينين؛ ولذا، لا يمن لمثل
:ال كالتالر الشيخ هذا الإشة. وقد قريكالمل ةوجودي لقيام صفة د أن يقع محلاهذا العنوان المرد

و رابع: بأنّ الملك صفةٌ وجوديةٌ محتاجةٌ إل محل تقوم به كسائر الصفات الموجودة ف الخارج، و أحدهما عل سبيل البدل غير



قابل لقيامه به؛ لأنّه أمر انتزاع من أمرين معينين.[6]

وعليه، فلو اعتبرنا الملية صفةً وجوديةً قائمةً بموضوع خارج معين، لان تعلُّقها بـ «الفرد المردد» ممتنعاً عقلا؛ لانتفاء الحقيقة
المتعيِنة لمثل هذا الفرد ف الخارج.

جواب الشيخ: التفيك بين الصفات الحقيقية والأمور الاعتبارية

ف مقام الجواب، يناقش المرحوم الشيخ الأنصاري مبن هذا الإشال، ويفرِق بين سنخين من الأمور: ۱‐ الصفات الحقيقية
المتأصلة، كالحموضة، والسواد، وسائر الأعراض التوينية. ۲‐ الأمور الاعتبارية المحضة، كالملية، والضمان، والزوجية، وما

نة، ولمورد الأعراض الحقيقي لقيام الصفة، يصدق ف الخارج شابه ذلك. حيث يفيد (قدس سره): إنَّ لزوم وجود المحل
الملية ليست من هذا القبيل؛ بل ه أمر اعتباري يتقوم باعتبار العرف والشرع، لا بالوجود الخارج المتعيِن. ومن هنا، لا تفتقر

ةفقهي ك الشيخ بأمثلةد. وتأييداً لهذا المطلب، يتمسالخارج لنقول بامتناع تعلُّقها بالفرد المرد ف قّمتحق موضوع ة لزوماً إليالمل
واضحة؛ منها بيع اللّ ف الذمة، وبيع السلَف. فف هذه الموارد، يملك المشتري «اللّ»، والحال أنَّه لا وجود بعدُ لأيِ فردٍ

خارج معين من هذا اللّ ف الخارج؛ وقهراً لم يتَّصف أي فردٍ ف الخارج بصفة «المملوكية للمشتري». ومع ذلك، لا يتردد أحدٌ
ف صحة مثل هذه المعاملات ‐ بناء عل مبن صحة اللّ ف الذمة والسلَف. وقد بين الشيخ هذه النتة بقوله:

و أما الرابع، فبمنع احتياج صفة الملك إل موجودٍ خارج، فإنّ اللّ المبيع سلَماً أو حا مملوكٌ للمشتري، و لا وجود لفردٍ منه
ف الخارج بصفة كونه مملوكاً للمشتري.[7]

:يستخلصها الشيخ ه والنتيجة الت

فالوجه أنّ الملية أمر اعتباري يعتبره العرف و الشرع أو أحدهما ف موارده، و ليست صفةً وجوديةً متأصلةً كالحموضة و
السواد.[8]

وبهذا البيان، تون الملية عنواناً اعتبارياً؛ يتقوم باعتبار العرف والشارع، لا بالوجود الخارج المتَّصف به؛ ولذا، يمن لها أن
ر عنها فعبي تة التالن وهذه ه .محذورٍ عقل ِد»، من دون أين»، أو «الفرد المردأو «الفرد غير المعي ،«ّلتتعلَّق بـ «ال

الاصطلاح الأصول بـ: «عالم الاعتبار خفيف المؤونة»؛ بمعن أنَّ عالم الاعتبار لا يخضع لنفس قيود وضرورات عالم التوين،
وأنَّ كثيراً من المحذورات التوينية تنتف فيه ببركة جعل واعتبار الشارع والعقلاء.

ويمن تلخيص محصلة كلام الشيخ الأنصاري ف هذه القضايا:

۱‐ ف عالم التوين، لا واقعية خارجية لـ «الفرد المردد»؛ فل فردٍ يوجد، فهو بالفعل «معيِن» ومشخَّص؛ والإجمال والترديد من
عوارض علمنا، لا من أوصاف نفس الأمر والواقع.

۲‐ ف عالم الاعتبار، يمن للمعتبِر (العرف أو الشارع) أن يأخذ متعلَّق الاعتبار بنحوٍ مردد؛ كأن يعتبر الملية لـ «بعضٍ مرددٍ من
هذا المجموع» أو لـ «أحد هذين المالين».

٣- إنَّ عدم التعين الخارج لذلك الفرد، لا يوجِد محذوراً عقلياً ف مقام الاعتبار؛ لأنَّ الملية ليست من سنخ الأعراض الحقيقية
لتفتقر إل محل خارج متعيِن.



ومن هنا يتَّضح أنَّ الشيخ، من الناحية الثبوتية والتحليلية، لا يرى مانعاً ف اعتبار «الفرد المردد» ضمن دائرة الاعتباريات؛ وهذا
المبن يملك بالقوة قابلية الاستناد والتطبيق ف المباحث الأصولية ‐ بما فيها بحث «تعلُّق الحم بالفرد المردد» وتحليل الواجب

التخييري ‐؛ وإن كان الشيخ نفسه ف «الماسب» قد سار بالبحث ف سياق المعاملات، ولم يتعرض بشل مباشر للواجب
التخييري.

ومن حيث المبان، فالمتحصل إل هنا هو: أنَّه ف طليعة التيار القائل بإمانية الفرد المردد (عل الأقل ف الاعتباريات)، يمن
ق الأصفهانّمه المحقآخر يتزع المقابل، يقف مبن وف .ق النائينّوالشيخ الأنصاري، والمحق ،ذكر أسماء الآخوند الخراسان

(أعل اله مقامه). حيث ناقش ف مواضع شتَّ أصل إمانية تعلُّق الحم والصفة بالفرد المردد ‐ حتَّ ف الاعتباريات ‐، ساعياً
لإثبات أنَّ «الفرد» بمجرد فرض وجوده يتسب التعين، وأنَّ التردد ينحصر ف ساحة العلم والتصور، لا ف متعلَّق واقع الحم أو

الصفة. وإنَّما يتم التدقيق ف مبان هذين التيارين ‐ سواء ف كلمات الموافقين أم ف تقرير ونقد المبن المخالف ‐ بغيةَ الوصول
إل صياغة منقَّحة وواضحة للتصوير الثبوت للواجب التخييري وسائر المباحث المبتنية عل مسألة الفرد المردد.

الدليل الأول للمحقّق الأصفهان عل امتناع وجود «الفرد المردد»

برهانُ الامتناع الذات للفرد المردد

يستفاد بوضوح من مجموع كلمات المحقّق الأصفهان (أعل اله مقامه)، أنَّه ينر بشل قاطع إمان «الفرد المردد»، وقد أقام
:ذلك ه ين. وعبارته الصريحة فدليلين عقلي هذا المدَّع عل

و التحقيق ‐ كما أشرنا إليه سابقا ‐ أن المردد ‐ بما هو مردد ‐ لا وجود له خارجا.[9]

وظاهر لفظ «خارجاً» قد يوح ف بادئ النظر بـ «عالم الخارج المقابل للذهن»، ولن التدقيق ف تقرير البرهان يشف أنَّ مراده
من «الخارج» هنا هو الواقع؛ بمعن أنَّ المدَّع هو انتفاء أيِ ثبوتٍ وتحقُّق لـ «الفرد المردد»، لا ف الخارج العين، ولا ف الذهن،

:النحو التال ن (قدس سره) هذا الامتناع علة والذات. وقد بيوعاء الماهي ولا ف

و ذلك لأنّ كل موجود له ماهية ممتازة عن سائر الماهيات بامتياز ماهوي، و له وجود ممتازٌ بنفس هوية الوجود عن سائر
الهويات، فلا مجال للتردد ف الموجود ‐ بما هو موجود.[10]

ويمن تلخيص تقريب البرهان ف عدَّة خطوات:

١. التمايز الماهوي والوجودي لل موجود: المبن الأول ف هذا البرهان هو قاعدةٌ فلسفيةٌ مفادها أنَّ لل موجودٍ ماهيةً يمتاز بها
الامتياز الماهوي، فإنَّ كل وإضافةً إل .«ات بامتياز ماهوية ممتازة عن سائر الماهيموجود له ماهي ات: «كلعن سائر الماهي

موجودٍ متعيِن ومتمايز من حيث «الهوية الوجودية» أيضاً: «وله وجود بنفس هوية الوجود يفارق به سائر الوجودات». وبعبارة
أخرى، من جهة الماهية، لل شء حدٌّ ورسم متميز؛ ومن جهة الوجود، لل موجودٍ هويتُه الخاصة الت تفرزه عن سائر

الوجودات. وعليه، فالوجود مساوق للتشخُّص والتعين؛ والحديث عن «وجودٍ مبهم ومردد» يفتقد الماهية المشخَّصة والهوية
الوجودية المعينة، أمر يتناف من الأساس مع حقيقة الوجود.

٢. استحالة الإبهام ف الموجود بما هو موجود: لو افترضنا شيئاً «موجوداً»، واعتبرناه ف الوقت ذاته «مبهماً» و«مردداً»،
لواجهنا حتماً هذا السؤال: بم يمتاز هذا الموجود عن سائر الموجودات؟ وما هو «ما به الامتياز» فيه؟ فإذا لم يلحظ له لا ماهيةٌ



مشخَّصة ولا هويةٌ وجودية معينة، لم يعد له أي تمايزٍ عن غيره من الموجودات؛ وحينئذٍ لا يمن الحديث عن «وجوده» من
الأساس؛ لأنَّه:

الوحدة و التشخّص رفيق الوجود يدوران معه حيث ما دار.[11]

فالوجود حيثما كان، فهو ملازم للوحدة والتشخُّص؛ فإذا انتف التشخُّص والتعين، انتف الوجود أيضاً. وعل هذا الأساس، فإنَّ
الفرد المردد محال الوجود ف عالم الخارج العين؛ بل وحتَّ ف عالم الذهن، بما أنَّ الوجود الذهن مساوق هو الآخر لتعين

المتصور، فلا يعقَل «تصور الفرد المردد بما هو مردد». إذ التصور لا معن له إ مع متصورٍ معين. فعندما نقول إنَّنا تصورنا شيئاً
ف الذهن، فلا بدَّ لذلك المتصور من عنوانٍ، أو حدٍّ، أو ماهية مشخَّصة: كزيد، وعمرو، وإنسان، وشجر، وما شاكلها. و«تصور

الفرد المردد» يعن تصور شء لا يملك عنواناً معيناً، ولا حدّاً، ولا ماهيةً متميزة؛ وهذا عين نف التصور.

:دقيقة، قائلا تةن عل ق الأصفهانِّه المحقللبرهان، ينب مالاالعلم: است لمتعلَّق متعلَّق وصف د٣. الترد

و إنما يوصف بالتردد بلحاظ علم الشخص و جهله ، فهو وصف له بحال ما يضاف إليه، لا بحال نفسه.[12]

ومفاد ذلك: أنَّ «التردد» ليس وصفاً للوجود بتاتاً، بل هو وصف يعرض عل العلم والجهل؛ فالإبهام والإجمال لا يسريان إل نفس
الواقع والموجودات، بل يرتبطان بيفية إدراكنا للواقع. عل سبيل المثال، ف العلم الإجمال، نقول: «أعلم إجمالا بنجاسة أحد

هذين الإناءين». فهاهنا، ليس ما يوصف بـ «التردد» هو علمنا، ولا النجاسة الخارجية ه المرددة أيضاً؛ فالنجاسة ف الواقع، إما
:تشخيص مصداقه. ويتابع (قدس سره) قائلا ِدون فد، بل نحن المتردذاك؛ فالواقع غير مرد ا فهذا الإناء وإم ف

العلم يتشخّص بمتعلّقه، و لا يعقل التشخّص بالمردد مصداقاً بما هو كذلك؛ إذ الوحدة و التشخّص رفيق الوجود يدوران معه حيث
ما دار، فمتعلّق العلم مفصل دائماً، غاية الأمر أن متعلّق متعلّقه مجهول أي غير معلوم، و ضم الجهل إل العلم صار سبباً لهذا

الاسم.

وخلاصة تحليل هذه العبارة ه إنَّ العلم يتشخَّص بواسطة متعلَّقه؛ فلو كان المتعلَّق مبهماً ولا بعينه، لَما كان العلم نفسه متعيِناً،
وهذا لا ينسجم مع حقيقة العلم. فف العلم الإجمال، يون متعلَّق العلم ف الحقيقة أمراً مفصلا وواضحاً (كـ «النجاسة» ف مثال

الإناءين)؛ والمجهول والمردد ليس هو نفس متعلَّق العلم، بل «متعلَّق المتعلَّق»؛ أي تعيين الإناء الذي تحقَّقت فيه تلك النجاسة.
وبعبارة أخرى، لدينا «علم بالنجاسة»، لا «علم بشء مبهم لا يدرى ما هو»؛ والإبهام يمن ف تعيين ظرف النجاسة (هذا الإناء أم

ذاك)، لا ف أصل النجاسة كمتعلَّق للعلم. وبهذا التفيك، يبيِن المحقّق الأصفهان أنَّ الحديث عن «تعلُّق العلم بالفرد المردد»
ناش من الخلط بين متعلَّق العلم وبين متعلَّق المتعلَّق؛ وإ فإنَّ العلم بذاته له دوماً متعلَّق مفصل ومعين.

٤. النتيجة النهائية للبرهان؛ استحالة تعلُّق أيِ صفة بالفرد المردد: يصوغ المحقّق الأصفهان ف تعليقة كتابه، ثمرة هذا التحليل
:النحو التال عل

الصفة مكانت ‐ حقيقيةً أو اعتباريةً ‐ لتقو ةُ صفةذاته محال؛ حيث لا ثبوت له ذاتاً و وجوداً، فلا يتعلّق به أي د فأنّ المرد
التعلّقية بطرفها، و حيث يستحيل الطرف، فلا يعقل تحقّق تلك الصفة المتقومة به.[13]

وبناء عليه، إنَّ الفرد المردد محال ف ذاته؛ فليس له ثبوت ماهوي ولا ثبوت وجودي. وكل صفة تعلُّقية ‐ سواء كانت حقيقيةً أم
اعتبارية ‐ تفتقر ف قوامها إل طرفٍ ومتعلَّق موجود؛ فإذا كان الطرف ممتنع الثبوت، كان تعلُّق الصفة به ممتنعاً أيضاً؛ لأنَّ



الصفة التعلُّقية غير قابلة للتحقُّق بلا متعلَّق موجود. فالنتيجة: أنَّ «الفرد المردد» لا وجود له، لا ف الخارج ولا ف الذهن؛ وأنَّ
«التردد» ليس صفةً للوجود، بل هو صفةٌ للعلم والجهل؛ وف موارد كالعلم الإجمال، يون المبهم هو «متعلَّق المتعلَّق»، لا نفس
متعلَّق العلم. وتبعاً لذلك، بما أنَّ الفرد المردد لا يحظ بأيِ نحوٍ من الثبوت، فلا يمن أن يقع متعلَّقاً لأيِ صفة، لا حقيقية (كالعلم

والإرادة) ولا اعتبارية (كالوجوب والملية).

واستناداً إل هذا البرهان، يرى المحقّق الأصفهان أنَّ الطريق مسدود أمام أيِ محاولة لتصحيح تعلُّق الصفات ‐ حتَّ ف عالم
الاعتبارات ‐ بـ «الفرد المردد». فالعلم والإرادة والوجوب، تتعلَّق دائماً بأمرٍ متعيِن؛ وإن كان ذلك الأمر المتعيِن قد يون عنواناً
كلياً أو حاكياً عن الواقع، إ أنَّ نفس «الواقعية المرددة» بما ه مرددة، لا يمن أن تقع طرفاً لتعلُّق هذه الأوصاف، لا ف ظرف

التوين ولا ف ظرف الاعتبار. وهذا هو لُب برهانه الأول عل استحالة الفرد المردد.

الدليل الثان للمحقّق الأصفهان عل امتناع تعلُّق الحم والعلم بـ «الفرد المردد»

استحالةُ اتّحاد الأمر المعين مع الأمر المبهم والمردد

استناداً إل ما يستفاد من كلمات المحقّق الأصفهان (أعل اله مقامه) ف «نهاية الدراية»، فقد قدَّم (قدس سره) سنخين من
الاستدلال لنف «الفرد المردد»:

١- الاستحالة الذاتية للفرد المردد: وقد سبق بيانه، وكان مبتنياً عل أنَّ «المردد بما هو مردد لا ثبوت له لا خارجاً ولا ذهناً».

٢- الاستحالةُ بلحاظ لوازم تعلُّق الصفات بالفرد المردد: وهو ما نحن بصدد توضيحه الآن. وف الدليل الثان، يفيد المحقّق
لازمة إل م به، يستلزم المحال؛ لأنَّه ينتهكالعلم أو الح د، فإنَّ تعلُّق صفةان ذات الفرد المردفرض إم عل َّأنَّه حت :الأصفهان

مفادها: إما أن «يصبح المردد معيناً» أو «يصبح المعين مردداً»، وكلاهما خُلف. وقد صرح بهذه النتة ف عبارتين مفتاحيتين:

أن المعين لا يتّحد مع المبهم و المردد، و إلا لزم إما تعين المردد أو تردد المعين، و هو خلف.[14]

وكذا قال:

و ثانيهما: أنّ تعلّق الصفة بالمردد يلزمه أمر محال، و هو تردد المعين أو تعين المردد، و كلاهما خلف.[15]

ويمن تنظيم تقريب البرهان الثان ف عدَّة مقدِّمات:

١. التعين الذات للصفات التعلُّقية (كالعلم، والإرادة، والوجوب): الخطوة الأول ف الاستدلال ه أنَّ الصفات التعلُّقية ‐ كالعلم،
والإرادة، والشوق، وكذا الوجوب والحرمة (بوصفهما أوصافاً اعتباريةً ذات إضافة) ‐ تمتلك جميعها ف مرتبتها وجوداً متعيِناً

ومشخَّصاً. فعندما يتحقَّق علم ف نفس الإنسان، أو تنعقد إرادةٌ ف قلبه، فإنَّ هذا العلم وتلك الإرادة ‐ كموجودٍ واقع (حقيق أو
نفسان) ‐ ليسا مبهمين ولا مرددين، بل إنَّ نفس العلم والإرادة أمر معين. وبعبارة أخرى، «التردد» ليس وصفاً لذات العلم؛ كما

سبق وأفاد (قدس سره): «إنّما يوصف بالتردد بلحاظ علم الشخص و جهله، فهو وصف له بحالِ ما يضاف إليه لا بحالِ نفسه»؛ أي
أنَّ التردد إنَّما هو من حيث إضافة العلم إل المتعلَّق المجهول، لا من حيث ذات العلم بما هو علم.

٢. تقوم الصفات التعلُّقية بالمتعلَّق ونحو من الاتّحاد بينهما: النتة الثانية ه أنَّ الصفات التعلُّقية تفتقر ف قوامها إل طرفٍ



ومتعلَّق. فهذه الصفات ذات إضافة؛ أي أنَّ العلم غير متصورٍ من دون «معلوم»؛ والإرادة لا معن لها بلا «مراد»؛ والوجوب لا
يتحقَّق من دون «مأمورٍ به». وبتعبير المحقّق الأصفهان، فإنَّ هذه الصفات تتسب تشخُّصها من متعلَّقها؛ حيث سبق وقال:

«العلم يتشخّص بمتعلّقه». وهذا يعن أنَّ تعين وتشخُّص العلم، إنَّما يحصل من خلال متعلَّقه؛ فتبعاً للمتعلَّق تتشل وجهة العلم
وهويته. وبطبيعة الحال، ليس المراد بـ «الاتّحاد» هنا الاتّحاد الفلسف بمعن الوحدة الوجودية بين الصفة والموضوع، بل

المقصود هو أنَّ الصفة ف وعائها مرتبطةٌ بالمتعلَّق ومضافةٌ إليه؛ بحيث لا يعقَل فكُّ تعين الصفة عن تعين متعلَّقها.

٣. فرض تعلُّق صفة معينة بمتعلَّق مردد ولزوم المحال: الآن، لو افترضنا تحقُّق صفة معينة (كالعلم أو الوجوب)، وكان متعلَّق هذه
الصفة «فرداً مردداً»، فف هذا الفرض، سنضطر إل إقامة نحوٍ من الاتّحاد بين شيئين متباينين من حيث التعين: فمن جهة، لدينا

:ق الأصفهانّداً». وهنا يقول المحقماً ومردبهض كونه «مفتري أخرى، لدينا متعلَّق نةٌ ومشخَّصة؛ ومن جهةبذاتها معي صفةٌ ه
«أن المعين لا يتّحد مع المبهم والمردد»؛ أي أنَّ الأمر المعين لا قابلية له للاتّحاد مع الأمر المبهم والمردد. ولو افترضنا وقوع مثل

هذا الاتّحاد، لَلَزِم لا محالة أحد محذورين: ۱‐ إما أن يصبح المردد متعيِناً، ليتمن من الاتّحاد مع الصفة المعينة. ۲‐ وإما أن
يصبح المعين مردداً، ليسانخَ المتعلَّق المبهم. وقد صرح (قدس سره): «وإلا لزم إما تعين المردد أو تردد المعين، وهو خلف»؛

بمعن أنَّنا لو قلنا بـ «اتّحاد المعين مع المبهم»، فلازم ذلك إما أن يصير المردد ‐ وهو مردد ‐ متعيِناً (وهذا تناقض ف الوصف
الواحد)؛ وإما أن يصير المعين ‐ وهو معين ‐ مردداً؛ وكلاهما خُلف.

وقد أورد المضمون نفسه ف قالبٍ آخر ف تعليقته، حيث أفاد: إنَّ تعلُّق الصفة بمتعلَّق مردد يستلزم المحال؛ وهذا المحال إما
«تردد المعين» (انقلاب المعين إل المردد)، وإما «تعين المردد» (انقلاب المردد إل المعين)، وكلاهما خلاف الفرض وممتنع.

٤. تمايز الدليل الثان عن الدليل الأول ف كلام المحقّق الأصفهان: النتة الهامة ف الفهم الدقيق للامه، ه التفيك بين
البرهانين. فبؤرة الإشال ف البرهان الأول (الاستحالة الذاتية للفرد المردد) ه نفس «الفرد المردد»؛ حيث يقال: «المردد بما هو

مردد لا ثبوت له ذاتاً ووجوداً»، لا ف الخارج ولا ف الذهن ولا ف وعاء الماهية؛ فأساساً لا يوجد موضوعٌ باسم «الفرد المردد»
لتعلُّق الصفة به. أما ف البرهان الثان (الاستحالة بواسطة لوازم تعلُّق الصفة بالمردد)، فيفترض أنَّ المخاطب لم يقبل الاستحالة
ن فلو لم ي َّأخرى ويقول: حت من زاوية ق الأصفهانّهذا الفرض، يدخل المحق د ذاتاً؛وفان الفرد المردة، واحتمل إمالذاتي

ذات الفرد المردد إشال، فإنَّ تعلُّق الصفات المتعيِنة به يستتبع لوازم محالة. ومصب الإشال هنا هو «نفس رابطة الصفة
والموصوف»، لا مجرد ذات الموصوف؛ فتعلُّق الصفة المعيِنة بمتعلَّق مبهم، يستلزم لا محالة أحد الخُلفَين: إما أن يصبح

الموصوف (المردد) معيناً، وإما أن تصبح الصفة (المعينة) مرددةً؛ وكلاهما خُلف.

وعليه، ف البرهان الأول يقال: إنَّ «الفرد المردد» ليس موضوعاً للصفات أصلا. وف البرهان الثان يقال: عل فرض التنزل
وقبول إمان ذات الفرد المردد، فإنَّ تعلُّق الصفة به يستلزم المحال. وبناء عل ذلك، حتَّ لو أراد أحدٌ الإعراض عن البرهان الأول

(الاستحالة الذاتية للفرد المردد)، فإنَّه سيواجه المحذور الثان ف مقام تعلُّق العلم والحم وسائر الصفات النفسانية والاعتبارية
بالفرد المردد؛ وهذا الأمر يسدُّ الطريق أمام أيِ محاولة لتوجيه تعلُّق العلم الإجمال، أو الإرادة التشريعية، أو الحم الشرع بـ

«الفرد المردد بما هو مردد». وبطبيعة الحال ‐ وكما اكد ف البرهان الأول أيضاً ‐ يقبل المحقّق الأصفهان إمانية تعلُّق العلم
د لا بعينه»، فهو ما لا يراه قابلاما فُرِض بعنوان «الواقع المرد نحاكٍ عن الواقع؛ ول أو بعنوانٍ انتزاع ّكل ِنم بأمرٍ متعيوالح

للتصوير والتصحيح، لا ف ذاته ولا ف نسبته إل الصفات التعلُّقية.

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

--------------------------
[1]‐ قصص: 27.



[2]‐ ‏نائین، محمدحسین، «فوائد الاصول‏»، با محمد عل کاظم خراسان، ج 1، ص 235.
[3]‐ ‏آخوند خراسان، محمد کاظم، «کفایة الأصول»، ج 1، ص 262، الهامش 1.

[4]‐ ‏نائین، فوائد الاصول‏، ج 1، ص 235.
[5]‐ ‏انصاری، مرتض، «الماسب»، ج 4، ص 249.

[6]‐ المصدر نفسه.
[7]‐ المصدر نفسه، 251.

[8]‐ المصدر نفسه.
[9]‐ ‏اصفهان، محمد حسین، «نهایة الدرایة ف شرح الفایة»، ج 2، ص 271.

[10]‐ المصدر نفسه، 272-271.
[11]‐ المصدر نفسه، 272.

[12]‐ المصدر نفسه.
[13]‐ ‏اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ج 2، ص 271-272، الهامش 5.

[14]‐ المصدر نفسه، 273.
[15]‐ المصدر نفسه، 273، الهامش 5.

---------------------------
المصادر

‐ آخوند خراسان، محمد کاظم، کفایة الأصول، ۳ ج، قم، جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430.
‐ اصفهان، محمد حسین، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ۶ ج، بیروت، مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.

‐ انصاری، مرتض، الماسب، ۶ ج، قم، المؤتمر العالم بمناسبة الذکری المئوية الثانية لميلاد الشيخ الأعظم الأنصاري،
.1415

‐ نائین، محمدحسین، فوائد الاصول‏، محمد عل کاظم خراسان، ۴ ج، قم، جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376.


