
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب التعیین و التخییری »

1447 بتاريخ 19 جمادی الثان

الواجب التعیین و التخییری
الجلسة 44 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

 
محصلة البحث المتقدّم

تطرقنا ف الجلسة السابقة إل تبيين وتميل مبن المحقّق الأصفهان ف امتناع «الفرد المردد»، والنقد المباشر للام الآخوند
الخراسان. فقد قَبِل الآخوند أصل تعلُّق كثيرٍ من الصفات الحقيقية والاعتبارية (كالعلم، والملية، والزوجية، والوجوب والحرمة)

بالفرد المردد، إ أنَّه استثن «البعث»؛ معلّلا ذلك بأنَّ غايته ه جعل الداع ف نفس الملَّف، والداع لا ينقدح تجاه الأمر المبهم.
بينما اعتبر المحقّق الأصفهان هذا الاستثناء قاصراً، مؤكداً أنَّ عدم تعلُّق البعث بالفرد المردد لا ينشأ من غاية البعث فحسب، بل

ينبع من صميم حقيقة البعث؛ فالبعث أمر انتزاع ذو إضافة يتسب تشخُّصه بتمامه من المتعلَّق، فلو كان المتعلَّق مبهماً، لَما
تحقَّق البعث نفسه. وقد سرِي هذا التحليل إل الإرادة التوينية والتشريعية أيضاً؛ لأنَّ الإرادة تبتن عل الشوق، و«الشوق المطلق»

ض إلرم وحاجة العة الحضيرع الامتناع، القائم عل ل الاستدلال الشائع علله. ثم نُق مجهول المتعلَّق لا معن بالنسبة إل
مشهورة ثلاثة أجوبة شير إل؛ وإن كان قد انظر الأصفهان للاستحالة ف ِن أنَّ هذا الوجه ليس المنشأ الحقيقين، وبمعي موضوع

عليه: تمايز الشيخ الأنصاري بين الأعراض التوينية والاعتبارية والتمسك بخفَّة مؤونة الاعتبار؛ والنقض الوارد من الآخوند
بواسطة العلم الإجمال؛ وتفصيل النائين بين الإرادة التوينية والتشريعية. إ أنَّ المحقّق الأصفهان يتجاوز هذا المستوى، ويقيم

برهانين مستقلَّين: الأول، الاستحالة الذاتية للفرد المردد؛ لأنَّ «المردد بما هو مردد لا ثبوت له لا خارجاً ولا ذهناً»، وكل موجودٍ
مساوق للتشخُّص. الثان، استحالة تعلُّق الصفة المتعيِنة بالمتعلَّق المبهم؛ لأنَّه يستلزم إما تردد الصفة المعيِنة وإما تعين المتعلَّق

المردد، وكلاهما خُلف. وف السياق، جرى استعراض تقرير «منتق الأصول» للوجوه الأربعة للامتناع (المنسوبة للشيخ والآخوند
ووجه الأصفهان)، مع التنبيه عل أنَّ المبن النهائ للأصفهان هو الامتناع المطلق لتعلُّق أيِ صفة تعلُّقية ‐ حقيقيةً كانت أم
اعتبارية ‐ بالفرد المردد. وبناء عليه، ينحصر متعلَّق الحم والاعتبار ف «الجامع المعين»، لا الفرد المردد المصداق؛ وتظهر

ثمرات هذا المبن بوضوح ف المعاملات المرددة، والنية المرددة، وتحليل التليف بأحدِهما.

مبن المرحوم الروحان ف الواجب التخييري

يلتق صاحب «منتق الأصول» ف النتيجة مع المحقّق النائين ف مسألة الواجب التخييري، حيث يرى عدم وجود أكثر من
:ة. وحاصل مبناه كالتالالاستدلال والصياغة الثبوتي وجوبٍ واحد؛ وإن كان يختار مساراً مغايراً ف

ف الواجب التخييري، قد جعل وجوب واحد. ومتعلَّق هذا الوجوب الواحد، ليس «الجامع الانتزاع» عل حدِّ قول المحقّق
الخوئ، ولا وجوباتٍ متعدِّدةً منحلَّةً بعدد الأطراف؛ بل هو «أحد الأمرين عل سبيل البدل»؛ أي تليف واحدٌ بالنسبة إل «واحدٍ

:ح (قدس سره) بعد نقل ونقد وجوه الاستحالة قائلاة». وقد صرمن الفعلين بنحو البدلي

و شء منها لا ينهض مانعاً عن تعلّق التليف بالفرد المردد، و لأجل ذلك يمننا أن ندّع أنّ متعلّق الوجوب التخييري هو أحد
الأمرين عل سبيل البدل ف الوقت الّذي لا ننر فيه أنّ الفرد المردد لا واقع له، و أنّ كل موجودٍ ف الخارج معين لا مردد.[1]

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2294
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


ومفاد كلامه أنَّ أياً من الوجوه المذكورة لامتناع تعلُّق التليف بالفرد المردد، ليس تاماً ف نظره. ولذا يمن الادِعاء بأنَّ متعلَّق
د لا واقع له»، وأنَّ كلالوقت ذاته بأنَّ «الفرد المرد ِح فسبيل البدل». وإن كان يصر الوجوب التخييري هو «أحد الأمرين عل

موجودٍ خارج فهو بالفعل معين ولا سبيل للتردد ف الواقع. وللجمع بين هذين الأمرين، يوضح صاحب «المنتق» أنَّ المقصود
من تعلُّق الحم هو نفس مفهوم «الفرد عل البدل»، لا «الفرد المردد الخارج»؛ كما ف تعبيره:

و بتعبيرٍ آخر نقول: إنّ المدّع كون متعلّق الحم مفهوم الفرد عل البدل، أو فقل: هذا أو ذاك، بمعن أنّ كلا من الأمرين يون
مورد الحم الواحد، لن بنحو البدل ف قبال أحدهما المعين، و كلاهما معاً بنحو المجموع.

وبناء عل ذلك، فف خصال الفَّارة، لم يجعل أكثر من وجوبٍ واحد. فللمول حم واحدٌ ناظر إل «إما عتق رقبة، وإما إطعام
ستّين مسيناً». وكلا الفعلين «مورد» لنفس هذا الحم الواحد، ولن «بنحو البدل»؛ لا بصورة المجموع، ولا بصورة تعين

أحدهما ف نفس الأمر.

وبما أنَّه يرى «الفرد المردد» نفسه فاقداً للواقع الخارج، فإنَّه يرجِع التعلُّق إل «مفهوم الفرد عل البدل»؛ بمعن أنَّ متعلَّق الحم
هو نفس عنوان «أحدهما غير المعين مصداقاً»، بحيث يون «هذا أو ذاك» كل منهما مصداقاً لذلك المفهوم بنحو البدلية. وبهذا

الترتيب، يقبل صاحب «منتق الأصول» ‐ مع الحفاظ عل أصل امتناع الفرد المردد ف الواقع الخارج ‐ ف مقام الجعل
والاعتبار، مفهوم «الفرد عل البدل» / «هذا أو ذاك» بوصفه متعلَّقاً لوجوبٍ واحدٍ ف الواجب التخييري. ويؤيِد بذلك تحليل

.«د الخارجالبدل»، لا من طريق «الفرد المرد من حيث وحدة الوجوب، وإن كان عبر مسار «مفهوم الفرد عل ق النائينّالمحق

المقدِّمةُ الأول: التحليل المفهوم لـ «الفرد عل البدل» بالحمل الأول والشائع

يورد صاحب «منتق الأصول» مقدِّمتين لتبيين مبناه ف الواجب التخييري. المقدِّمة الأول ناظرةٌ إل تحليل نفس مفهوم «الفرد
عل البدل» أو «الفرد المردد»، وترتز عل التمييز بين الحمل الأول والحمل الشائع. حيث يصرِح بأنَّ عنوان «الفرد عل البدل»

(أو بالتعبير العرف: «هذا أو ذاك») يعدُّ ف ساحة المفهوم، مفهوماً متعيِناً بذاته:

الأول: أن مفهوم الفرد عل البدل أو الفرد المردد الّذي يعبر عنه بالتعبير العرف بـ: «هذا أو ذاك» من المفاهيم المتعينة ف أنفسها،
فإنّ المردد مردد بالحمل الأول لنّه معين بالحمل الشائع، نظير مفهوم الجزئ الّذي هو جزئ بالحمل الأول، كل بالحمل الشائع،
هذا قابل من المفاهيم، فهو عل الذهن كمفهوم ره فم عليه وتصون، و لذا نستطيع التعبير عنه والحمتعي البدل مفهوم فالفرد عل

لتعلّق الصفات الحقيقية والاعتبارية به كغيره من المفاهيم المتعينة.[2]

وتحليل هذه العبارة هو:

الحمل الأول: التردد ف مستوى ماهية المفهوم

ف الحمل الأول، يون نظرنا متَّجهاً إل ماهية نفس المفهوم، لا إل تطبيقه عل المصاديق. وف هذا المستوى، يصدق أنَّ:
«المردد مردد بالحمل الأول»؛ أي أنَّ مفهوم «الفرد المردد» بما هو مفهوم، يحمل عنوان الترديد ف صميم ذاته؛ تماماً كما نقول:

«الإنسان إنسانٌ» أو «المفهوم هو المفهوم».

الحمل الشائع الصناع: التعين ف مصفِ المفاهيم الذهنية



أما ف الحمل الشائع، فالحديث يدور حول كيفية لحاظ هذا المفهوم ف عداد سائر المفاهيم الموجودة ف الذهن. فههنا، نفس هذا
المفهوم ‐ أي «الفرد المردد» الذي كان مردداً بالحمل الأول ‐ يقع الآن كـ «مفهوم معين ومتميز» بين سائر المفاهيم الذهنية:

«المردد معين بالحمل الشائع». وبتعبير صاحب «المنتق»: يمننا تصور هذا المفهوم ف الذهن، والحم عليه، وجعله موضوعاً
للحمل والإسناد بوصفه وحدةً مفهوميةً مستقلَّة.

«بالمثال المعروف لـ «الجزئ التشبيه

ة، ف؛ لأنَّ مفهوم الجزئي«لبالحمل الأو جزئ فـ «الجزئ .«الذهن، يطرح (قدس سره) مثال «مفهوم الجزئ إل ولتقريب المعن
مقام التحليل الماهوي، هو جزئ. ولن ف الحمل الشائع، يون نفس عنوان «جزئ» كلياً يصدق عل مصاديق متعدِّدة (كزيد،

دالبدل» أيضاً هو عنوانٌ مرد هذا القياس، فإنَّ «الفرد عل بالحمل الشائع». وعل كل قال: «الجزئء)؛ ولذا يوعمرو، وهذا الش
بالحمل الأول، ولنَّه بالحمل الشائع يعدُّ مفهوماً معيناً ومشخَّصاً بين المفاهيم.

النتيجةُ المفهومية لهذه المقدِّمة

من خلال هذا التحليل، يستنتج صاحب «المنتق» أنَّ عنوان «الفرد عل البدل» أو «الفرد المردد» ‐ بلحاظ الحمل الشائع ‐ هو
مفهوم متعيِن. ومن هنا، يمن تصوره ف الذهن، وإطلاق العنوان عليه، والحم بشأنه. وبهذا الاعتبار: «فهو عل هذا قابل لتعلّق

الصفات الحقيقية والاعتبارية به كغيره من المفاهيم المتعينة». بمعن أنَّه من الناحية المفهومية، لا مانع من تعلُّق الصفات
الحقيقية والاعتبارية بهذا العنوان بوصفه متعلَّقاً ذهنياً.

وتأسيساً عل ذلك، يصرِح صاحب «المنتق» بأنَّ محل البحث ف الواجب التخييري ‐ حينما نتساءل: «هل يمن للوجوب أن
يتعلَّق بالفرد عل البدل أم لا؟» ‐ ناظر إل هذا المفهوم المعين بالحمل الشائع، لا إل الفرد المردد بوصفه واقعاً مبهماً. وبعبارة

أخرى، إنَّ كلامه ف هذه المقدِّمة ينحصر ف أنَّ «أحدهما عل البدل» كعنوانٍ ومفهوم، هو متعلَّق معين. فمن هذه الجهة، يمتلك ‐
هذا المفهوم متعلَّقاً للوجوب ف ان واقعاً جعلا إذا كان بالإما البحث عمم به. أمة تعلُّق الحساحة المفهوم ‐ قابلي الأقل ف عل

مقام الجعل الشرع والامتثال العرف، فهو ما سيجري تتبعه ف المراحل اللاحقة من استدلاله.

وتأسيساً عل ذلك، يصرِح صاحب «المنتق» بأنَّ محل البحث ف الواجب التخييري ‐ حينما نتساءل: «هل يمن للوجوب أن
يتعلَّق بالفرد عل البدل أم لا؟» ‐ ناظر إل هذا المفهوم المعين بالحمل الشائع، لا إل الفرد المردد بوصفه واقعاً مبهماً. وبعبارة

أخرى، إنَّ كلامه ف هذه المقدِّمة ينحصر ف أنَّ «أحدهما عل البدل» كعنوانٍ ومفهوم، هو متعلَّق معين. فمن هذه الجهة، يمتلك ‐
هذا المفهوم متعلَّقاً للوجوب ف ان واقعاً جعلا إذا كان بالإما البحث عمم به. أمة تعلُّق الحساحة المفهوم ‐ قابلي الأقل ف عل

مقام الجعل الشرع والامتثال العرف، فهو ما سيجري تتبعه ف المراحل اللاحقة من استدلاله.

المقدِّمةُ الثانية: نطاق تعلُّق الصفات النفسانية وتبيين «المعلوم بالذات»

ةفلسفي ‐ ةأصولي تةن ة، مستنداً إلة متعلَّق الصفات النفسانيالأصول» تبيين موقعي المقدِّمة الثانية، يتناول صاحب «منتق ف
مفادها أنَّ الصفات النفسية القائمة بالنفس، لا تتعلَّق بالذات بالخارجيات، بل إنَّ متعلَّقها بالذات هو المفاهيم والصور الذهنية

الموجودة ف أفق النفس. وعبارته ف ذلك:

الثانية: أنّ الصفات النفسية كالعلم ونحوه لا تتعلّق بالخارجيات، بل لا بدّ وأن يون معروضها ف أفق النفس دون الخارج، وإلا لزم
انقلاب الخارج ذهناً أو الذهن خارجاً، وهو خلف؛ فمتعلّق العلم ونحوه ليس إلا المفاهيم الذهنية لا الوجودات الخارجية.[3]



:هذه المقدِّمة كالتال وتحليل

الصفات النفسية ومحل تعلُّقها

المراد بـ «الصفات النفسية» الأوصاف القائمة بالنفس؛ كالعلم، وما هو من هذا السنخ (ويمن ف التوسعة التحليلية إدراج الإرادة،
إنَّ هذه الصفات قائمةٌ بذاتها ف :«نفس السياق). يقول صاحب «المنتق والشوق، والبغض، والغضب، ونحوها ف ،والحب
النفس. ولهذا السبب، يجب أن يون معروضها ومتعلَّقها بالذات أيضاً ف أفق النفس، لا ف الخارج. فلو افترضنا تعلُّق هذه

الأوصاف مباشرةً بالخارج، لان لازمه إما انقلاب الخارج إل ذهن، وإما انقلاب الذهن إل خارج، و«انقلاب الخارج ذهناً أو
المفاهيم الذهنية لا الوجودات الخارجية»؛ أي أنَّ المتعلَّق الحقيق الذهن خارجاً» محال. ومن هنا، «فمتعلّق العلم ونحوه ليس إلا

.ه ة بما هة، لا أعيان الموجودات الخارجيللعلم وأمثاله، هو نفس المفاهيم والصور الذهني

تبيين «المعلوم بالذات» و«المعلوم بالعرض»

يصاغ هذا التحليل ف إطار الاصطلاح الحم والمنطق المعروف لـ «المعلوم بالذات» و«المعلوم بالعرض». المعلوم بالذات
هو الصورة والمفهوم الذهن الحاضر ف نفس العالم، والذي يتعلَّق به العلم بالذات. المعلوم بالعرض هو الشء الخارج الذي

تح عنه تلك الصورة الذهنية، وبواسطة هذه الحاية نقول: «إنَّنا نعلم به». مثلا عندما نقول: «أعلم بأنَّ زيداً مجتهد»، فإنَّ حقيقة
هذا العلم ه تعلُّقه بصورة «اجتهاد زيد» ف نفس. فهذه الصورة ه المعلوم بالذات. أما زيدٌ الخارج، بأوصافه واجتهاده، فهو

المعلوم بالعرض؛ لأنَّ علم به يمر عبر مجرى تلك الصورة الذهنية.

والشاهد عل ذلك أنَّ شخصاً آخر لو كان لا يعرف زيداً أصلا أو لم تن هذه الصورة ف ذهنه، فإنَّه لا يملك «علماً باجتهاد زيد».
فمعلومه هو العدم، وإن كان زيدٌ ف الخارج مجتهداً. إذن، يعلَم أنَّ محل التعلُّق بالذات، هو دائماً ما ف أفق النفس.

برهانُ نف التعلُّق المباشر للصفة النفسية بالخارج

واستدلال صاحب «المنتق» عل أنَّ المتعلَّق الأصل للعلم ونحوه ليس هو الخارج العين، هو أنَّ الذهن والخارج وعاءان
متباينان. فالصفة القائمة بالنفس (كالعلم والإرادة)، لو أرادت التعلُّق مباشرةً بالخارج بما هو خارج، للزم حدوث نحوٍ من الاتّحاد
أو الانقلاب بين هذين الوعاءين. وهذا ما عبِر عنه بـ: «لزم انقلاب الخارج ذهناً أو الذهن خارجاً»، وهو محال وخُلف. ولذا، فإنَّ

تعلُّق العلم والحبِ والإرادة بالخارج، إذا قيل به، فلا سبيل له إ أن يون بالعرض وبالتبع؛ أي بواسطة الصور والمفاهيم الموجودة
ف النفس، والت ه المتعلَّق بالذات لهذه الصفات.

نماذج تحليليةٌ لتقرير المطلب

لتقريب هذا المعن، يمن الالتفات إل سنخين من الأمثلة:

م غافلاالعال ةً كبيرةً وبقب زيدٌ لاحقاً معصيالواقع؛ فلو ارت ف بعدالة زيد، وكان زيدٌ عادلا باب العلم: من كان لديه علم ١- ف
راً فلا يستلزم بنفسه تغي ،الواقع الخارج ر فصورته السابقة. فالتغي نفسه عل ف ر، فإنَّ علمه بعدالة زيد يبقعن هذا التغي

العلم النفسان. وبالعس أيضاً، قد يظن أحدٌ بسبب قرائن معينة أنَّ عدالة زيدٍ قد زالت ويتغير علمه ف النفس، والحال أنَّ زيداً لا
يزال عادلا ف الخارج؛ فف هذه الحالة أيضاً، التغير ف العلم لا يستلزم تغيراً ف الخارج.



٢- ف باب الحبِ والشوق: لو كان لدى شخصٍ حب واشتياق تجاه «إنسانٍ كامل» بأوصافٍ معينة، فإنَّ محبوبه ف الحقيقة هو
نفس تلك الصورة الذهنية للإنسان الامل الحاضرة ف نفسه. فلو قيل بتعلُّق الحبِ مباشرةً بالشخص الخارج، لان لازم ذلك أنَّ

أي تغيرٍ ف أوصاف ذلك الإنسان ف الخارج، يحدِث بالضرورة تغيراً ف نفس الحبِ النفسان؛ والحال أنَّنا نجد وجداناً أنَّ
المحبوب قد يتغير ف الخارج، ومع ذلك يبق حب الشخص لتلك الهيئة الذهنية كما كان، ما دام لم يطَّلع عل ذلك التغير.

وهذه النماذج تؤيِد بدقَّة نفس التفيك الذي ركز عليه صاحب «المنتق». فالصفات النفسانية، أعم من العلم وما هو ف زمرته،
قائمةٌ بالنفس. ومتعلَّقها بالذات هو المفاهيم والصور الذهنية ف أفق النفس. والتعلُّق بالخارج، إذا عبِر به، فإنَّما هو بالعرض

وبالتبع، لا بالذات. ومن هنا، لا يمن اعتبار المتعلَّق الحقيق لهذه الصفات هو «الخارج بما هو خارج».

ف البدل» موجود ِد الطريق للنتيجة التالية: بما أنَّ مفهوم «الفرد علتمه ،«سياق بحث صاحب «المنتق وهذه المقدِّمة، ف
الذهن كمفهوم متعيِن، فبالإمان ‐ عل الأقل ف ساحة الصفات النفسانية وف مرحلة الجعل والاعتبار ‐ الحديث عن تعلُّقها بهذا

.د الخارجقَبول التعلُّق المباشر بالفرد المرد إل من دون أن نضطر ،العنوان المفهوم

استنتاج المرحوم الروحان: تعلُّق الوجوب التخييري بمفهوم «الفرد عل البدل» بالحمل الشائع

يستنتج صاحب «منتق الأصول» ‐ بعد إقامة المقدِّمتين السابقتين ‐ أنَّ متعلَّق الوجوب ف الواجب التخييري هو «مفهوم الفرد
وبعبارة أخرى، إنَّ ما يتعلَّق به الوجوب التخييري هو العنوان المفهوم .لالبدل» بلحاظ الحمل الشائع، لا بلحاظ الحمل الأو عل

.د الخارجالذهن، لا الفرد المرد ِناً فلـ «هذا أو ذاك»، بحدِّ كونه مفهوماً متعي

واستناداً إل المقدِّمة الأول، اتَّضح أنَّ عنوان «الفرد عل البدل» أو «الفرد المردد»، هو مردد مفهوماً بالحمل الأول. إ أنَّ هذا
العنوان نفسه، بالحمل الشائع الصناع وف عداد سائر المفاهيم الذهنية، يعدُّ «مفهوماً معيناً ومتميزاً»؛ أي أنَّه يمثّل ف سلسلة
المفاهيم وحدةً مفهوميةً مشخَّصةً يمن أن تندرج تحت عناوين أكثر كليةً كـ «المفهوم المعين» ف قبال «المفهوم المبهم» أو

«المجموع». والمقدِّمة الثانية أفادت أنَّ الصفات النفسية كالعلم، والإرادة، والحبِ، والشوق، وما يلحق بها من الاعتبارات
النفسانية، تتعلَّق بالذات بما ف أفق النفس، لا بالخارج بما هو خارج. فالمتعلَّق بالذات لهذه الصفات هو نفس المفاهيم والصور

الذهنية المتحقّقة ف النفس؛ والتعلُّق بالخارج، إن قيل به، فهو بالتبع وبالعرض.

وبضم هاتين المقدِّمتين، يخلُص صاحب «المنتق» إل النتيجة التالية: إذا كان «الفرد عل البدل» مفهوماً متعيِناً ف الذهن
بالحمل الشائع؛ وإذا كانت الصفات النفسية والاعتبارات القائمة بالنفس تتعلَّق بالذات بالمفاهيم الذهنية؛ إذن، يمن القول فيما

لـ «هذا أو ذاك»، الذي هو ف البدل»؛ أي بنفس ذلك العنوان المفهوم نحن فيه بأنَّ الوجوب التخييري يتعلَّق بـ «مفهوم الفرد عل
أفق الذهن وبلحاظ الحمل الشائع «معين»، وإن كانت ماهيته بالحمل الأول «مرددة». والنتة الهامة هنا، ه التفيك بين

استعمالين للحمل الشائع:

١- الحمل الشائع المعهود (نسبة المصداق الخارج والمفهوم اللّ)، نظير قولنا: «زيدٌ إنسانٌ». فف هذا المثال، يون زيدٌ
الخارج مصداقاً للمفهوم اللّ لـ «الإنسان».

كل ة المعروفة: «الجزئة المنطقينظير القضي ،(المفهوم الأعم إل ِنسبة المفهوم الخاص) مستوى المفاهيم ٢- الحمل الشائع ف
بالحمل الشائع». حيث ليس المقصود أنَّ «الجزئ الخارج كلّ»، بل المقصود أنَّ نفس مفهوم «الجزئية» هو مفهوم كلّ ينطبق

عل موارد متعدِّدة (كزيد، وعمرو، وهذا الشء)، ومن هذه الحيثية فهو «كلّ بالحمل الشائع».



ويرى صاحب «المنتق» أنَّ مورد بحثنا هو من سنخ القسم الثان. فـ «الفرد عل البدل» هو مفهوم ف قبال مفاهيم كـ «الفرد
المعين»، و«المجموع من الفردين»، و«العنوان الجامع»، وما شابهها. وعندما يقول: «الفرد عل البدلِ معين بالحمل الشائع»،

فمراده أنَّ هذا العنوان يعدُّ ف مصفِ سائر المفاهيم الذهنية، مفهوماً مشخَّصاً وقابلا للإشارة؛ بحيث يمن جعله مصداقاً مفهومياً
.(«م» أو «المجموعبهمقابل «المفهوم الم ن» فكـ «المفهوم المعي) لعنوانٍ أعم

ء الحاضر فهل هذا الش :ئلتالبدل». فلو س ذهنك مفهوم «الفرد عل ر فولتقريب الذهن، يقول (قدس سره): أنت الآن تتصو
ذهنك، بوصفه «مفهوماً»، معين أم مبهم؟ لان الجواب: بالحمل الأول، ما تُصوِر هو عنوان «مردد»؛ أي أنَّ نفس المفهوم يشتمل
عل معن الترديد. أما بلحاظ الحمل الشائع، فإنَّ هذا العنوان يعدُّ بين سائر المفاهيم الذهنية مفهوماً معيناً ومتميزاً، ف قبال مفاهيم

هذا الأساس، فإنَّ «مفهوم الفرد عل وغيرها. وعل «ن»، و«مجموع الفردين»، و«العنوان الجامع المفهومكـ «الفرد المعي
البدل» بالحمل الشائع، هو مصداق مفهوم معين. وبما أنَّ محل البحث ف تعلُّق الوجوب هو هذا المستوى من الحمل الشائع، لا

.لالحمل الأو

فيستنتج صاحب «المنتق»: أنَّه كما تتعلَّق سائر الصفات النفسانية بالمفاهيم الذهنية، فإنَّ الوجوب أيضاً يمن أن يتعلَّق بهذا
المفهوم الذهن المعين، أي «الفرد عل البدل مفهوماً». وبذلك، يقع «الفرد عل البدل» ‐ بوصفه مفهوماً معيناً ف أفق الذهن ‐

متعلَّقاً للواجب التخييري، لا الفرد المردد الخارج الذي «لا واقع له». ويعمم هذه النتيجة بشل أوسع، فيتب:

و إذا تمت هاتان المقدّمتان تُعرف صحة ما ندّعيه من كون متعلّق العلم الإجمال ف مورده، والملية ف صورة بيع الصاع من
صبرة، والبعث ف الواجب التخييري هو الفرد عل البدل ومفهوم «هذا أو ذاك». فإنّه مفهوم متعين ف نفسه كسائر المفاهيم

المتعينة، ولا يلزم منه انقلاب المعين مردداً، إذ المتعلَّق له تعين وتقرر، كما لا يلزم كونُ الصفة بلا مقوِم، إذ المفهوم المذكور له
[4].واقع

وخلاصةُ المدَّع بناء عل هذه العبارة ه أنَّه ف الموارد الثلاثة الرئيسة ‐ أي متعلَّق العلم الإجمال ف مورد نفسه، ومتعلَّق
الملية ف «بيع صاع من صبرة»، ومتعلَّق البعث ف الواجب التخييري ‐ يمن إرجاعها جميعاً إل «الفرد عل البدل» و«مفهوم
هذا أو ذاك». ومفهوم «هذا أو ذاك»، هو مفهوم متعيِن بذاته: «فإنّه مفهوم متعين ف نفسه كسائر المفاهيم المتعينة». وبالتال، فإنَّ

نر: «إذ المتعلّق له تعيومقر ِنمتعي داً»؛ لأنَّ ما وقع متعلَّقاً للصفة، هو بذاته مفهومن مردتعلُّق الصفة به لا يستلزم «انقلاب المعي
وتقرر».

عدم اللغوية أو انعدام الموضوعية للصفة

؛ أي أنَّه يحظ«ِم». لأنَّ «المفهوم المذكور له واقعة «بلا مقوالصفة التعلُّقي إنَّ تعلُّق الوجوب أو العلم بهذا المفهوم، لا يستلزم بقاء
بواقع مفهوم ف أفق الذهن، وبإمانه أن يقع طرفاً لإضافة العلم، والإرادة، والوجوب.[5] وعل هذا الأساس، يعتقد صاحب

«المنتق» أنَّ الإشال الثان للمحقّق الأصفهان ‐ القائل بأنَّ تعلُّق الحم بالفرد المردد يستلزم انقلاب المعين إل مردد أو المردد
إل معين ‐ لا يجري ف هذا الإطار. فف تحليله، متعلَّق الوجوب هو «الفرد عل البدل بالحمل الشائع»، وهو أمر معين. ومن هنا،

لا يلزم أن «يصبح المعين مردداً»، ولا أن «يصبح المردد معيناً». بل إنَّ متعلَّق الوجوب منذ البدء هو عنوانٌ ذو تعين ف ساحة
المفاهيم؛ وتعلُّق الحم بمثل هذا العنوان لا يلازم ثبوتاً ومفهوماً أياً من المحاذير المطروحة.

الإشال عل المقدِّمة الثانية: لزوم مرآتية المفهوم بالنسبة إل الخارج

عقب ذكر المقدِّمتين، يشير صاحب «منتق الأصول» إل إشالٍ هام يرِد عل المقدِّمة الثانية. وخلاصة الإشال ه: لقد ذكرتم
ف المقدِّمة الثانية أنَّ الصفات النفسية ‐ كالعلم، والإرادة، والحبِ، والشوق، وغيرها ‐ تتعلَّق بالمفاهيم الموجودة ف أفق النفس،



لا بالخارج بما هو خارج. ولن هذا التعلُّق، من الواضح أنَّه لا يون بـ «المفهوم بما هو مفهوم»؛ بل هو بالمفهوم بما هو مرآةٌ
للواقع. أي أنَّ هذه الصورة الذهنية، من حيث كونها حاكيةً ودالَّةً عل واقع خارج، تقع متعلَّقاً للعلم والإرادة والحب. والآن، إذا
كنتم قد سلَّمتم بأنَّ «الفرد المردد» لا واقع له ف الخارج؛ فينبثق هذا التساؤل: إذا كان من المقرر أن يتعلَّق الوجوب التخييري بـ
«مفهوم الفرد عل البدل»، فلا بدَّ لهذا المفهوم ‐ وفقاً لمبناكم ‐ من أن يمتلك نوعاً من الارتباط والمرآتية تجاه الخارج؛ والحال

أنَّه لا وجود لشء ف الخارج باسم «الفرد المردد»، ليون هذا المفهوم مرآةً له.

وبعبارة أخرى، يمن تقرير الإشال كالتال: لقد قمتم، عبر المقدِّمتين، بتثبيت «مفهوم الفرد المردد» ف عالم الذهن بوصفه
هذا المفهوم، مهما كان واضحاً ومتميزاً ف نول .ِناً بالحمل الشائع، ثم قلتم بتعلُّق الوجوب بهذا المفهوم الذهنمفهوماً متعي
الذهن، إذا لم ين له أي متعلَّق ومطابِق ف الخارج، فيف يسعه أن يون من سنخ المفاهيم الت تتعلَّق بها الصفات النفسية

كمتعلَّق بالذات، والحال أنَّ هذا التعلُّق يقاس ارتازاً بنوع من الارتباط بالواقع؟ ويطرح صاحب «المنتق» هذا الإشال ف قالب
العبارة التالية:

يبق شء، وهو: أنّ الصفات المذكورة وإن تعلّقت بالمفاهيم، لنّها مرتبطةٌ بالواقع الخارج بنحو ارتباط ومأخوذةٌ مرآةً للواقع،
والمفروض أنّه لا واقع لمفهوم الفرد المردد، فيف يتعلّق به العلم؟![6]

فمحور الإشال واضح. إذا كانت المفاهيم ‐ بوصفها متعلَّقاتٍ للعلم والإرادة ‐ «مرآةً للواقع»؛ وإذا كان «مفهوم الفرد المردد»
يفتقد الواقع الخارج؛ فإذن، كيف يتم توجيه الارتباط المرآت اللازم لتعلُّق الصفة ف هذا المورد؟

جواب صاحب «المنتق»: إنار لزوم الارتباط الحقيق والمرآت بالخارج

ف مقام الجواب، يناقش صاحب «منتق الأصول» أصل كبرى الإشال. حيث يفيد بأنَّ قولم: «إنَّ مفهوم المعلوم بالذات يجب
بالضرورة أن يون مرآةً ومرتبطاً بالخارج»، ليس كبرى صحيحة. فهو يرى أنَّه صحيح أنَّ المفاهيم المعلومة بالذات تمتلك غالباً،

برابطة خارج الذهن بواقع ف مفهوم لزوم ارتباط كل ةً تقتضأنَّها ليست قاعدةً عام الخارج؛ إ قاً فطابالقضايا الصادقة، م ف
:برى ههذه ال نف إذا كان مرآةً للواقع. وعبارته ف نها التعلُّق بالمفهوم إلا يم ةنفسي صفة ة، ولا أنَّ كلحقيقي

وحل هذا الإشال سهل، فإنّ ارتباطَ المفهوم المعلوم بالذات بالواقع الخارج ليس ارتباطاً حقيقياً واقعياً، ويشهد له أنّه قد لا
يون العلم مطابقاً للواقع، فيف يتحقّق الربط بين المفهوم والخارج؟ إذ لا وجود له ك يون طرف الربط، ولأجل ذلك يعبر عن

الخارج بالمعلوم بالعرض. إذن فارتباطُه بنحو ارتباط لا يستدع أن يون له وجود خارج ك يشل عل ذلك بعدم الواقع
الخارج لمفهوم الفرد المردد.[7]

:قاط الجواب مرتَّبةً كالتالون

أولا: أصل الارتباط ليس حقيقياً وعينياً

إنَّ ارتباط مفهوم المعلوم بالذات بالواقع الخارج، ليس من سنخ الارتباط الحقيق والعين (بمعن الاتّحاد أو الإضافة الواقعية بين
ق له فطابن لا مالذهن، ول ر موجوداً فون العلم والتصواذبة. فقد يذلك القضايا ال واحد). والشاهد عل وعاء موجودين ف

الخارج. وهنا، لو كان الارتباط الحقيق والعين لازماً، لان يجب انتفاء العلم بانتفاء الواقع؛ والحال أنَّ العلم باقٍ، وما يتغير هو
فقط «المطابقة» أو «عدم وجود المطابِق». ومن هنا، يصرِح صاحب «المنتق»: «فيف يتحقّق الربط بين المفهوم والخارج، إذ

لا وجود له ك يون طرف الربط؟»؛ فإذا لم ين ثمةَ خارج، فلا يمن افتراض أيِ ارتباط حقيق، ولهذا السبب يسم الخارج



«المعلوم بالعرض».

ثانياً: ارتباط المعلوم بالذات بالخارج أمر اعتباري، لا شرطٌ لتعلُّق الصفة

حينما يقال إنَّ المفاهيم المعلومة بالذات «مرتبطةٌ بالواقع»، فإنَّ هذا الارتباط ف حقيقته نحۇ ارتباط انتزاع أو اعتباري، وليس
ارتباطاً يتوقَّف عليه قوام تعلُّق الصفة. ولذا، فإنَّ هذا الارتباط ليس مشروطاً بالوجود الخارج للمتعلَّق. ومن هذه الجهة، فإنَّ

فقدان الواقع الخارج لـ «مفهوم الفرد المردد»، لا يمنع من أن يقع هذا المفهوم ‐ ف أفق النفس ‐ معلوماً بالذات ومتعلَّقاً للعلم
والوجوب.

تأييدُ المطلب بمثال القضايا الاذبة والإخبار المردد

:لتأييد مدَّعاه بمورد «الإخبار بأحد الأمرين»، قائلا «ك صاحب «المنتقيتمس

ومما يؤيد ما ذكرناه من إمان طرو الصفات عل الفرد المردد: مورد الإخبار بأحدِ الأمرين، كمجء زيدٍ أو مجء عمرو، فإنّه من
لَزِم الإخبار التعليق جِع إلكذبتين، مع أنّه لو ر قال إنّه كذبمنهما لا ي د، ولذا لو لم يأتِ كلواحدٌ عن المرد الواضح أنّه خبر

ذلك، ولا تخريج لصحة الإخبار إلا بذلك.[8]

وتحليل هذا الشاهد هو عندما يقول شخص: «يجء زيدٌ أو يجء عمرو»، فهذا «خبر واحدٌ عن المردد». فلو لم يأتِ ف الخارج لا
زيدٌ ولا عمرو، فإنَّ الوجدان العرف يحم بوقوع «كذبٍ واحد»، لا كذبتين. وهنا، ما يحضر ف ذهن المتلّم والمخاطب هو صورةٌ

واحدةٌ لـ «أحدهما»، وإن لم يقع أي منهما ف الخارج. وبناء عليه، فإنَّ مفهوم «أحدهما» يتحقَّق ف الذهن بوصفه «معلوماً
.ذب، وإن افتقد الواقع الخارجصافه بالصدق والّلات بالذات» و«متعلَّقاً لخبرٍ واحد»، وهو قابل

الوقت ذاته لا يتحقَّق أي ر، أو الخبر، وفللعلم، أو التصو الذهن كمتعلَّق ن أن يحضر فشف هذا المثال عن أنَّ المفهوم يموي
ٍصورة عدم وقوع أي م عليه فذلك الخبر بوصفه «خبراً واحداً»، ولا يح َّه، فإنَّ العرف يتلقّالخارج. ومع ذلك كل من أطرافه ف

قطابِد بدقَّة النقطة التالية: إنَّ تعقُّل المفهوم وتعلُّق الصفة به، ليس مشروطاً بوجود مبـ «كذبٍ واحد». وهذا يؤي من الطرفين إ
.عين ن مرآةً وحاكياً عن واقعولو لم ي َّومتعلَّقاً للعلم والإرادة، حت ون معقولاله؛ فالمفهوم يسعه أن ي خارج

النتيجةُ ف إطار بحث الفرد عل البدل

ةواقعي ِبأي د» لا يحظال ‐ بأنَّ «الفرد المردمقام الجواب عن الإش ف ‐ «م صاحب «المنتقّسلهذا التحليل، ي تأسيساً عل
ف الخارج. إ أنَّه ينر الملازمة الت تقول بأنَّ كل مفهوم ذهن يقع متعلَّقاً للعلم والوجوب، يجب بالضرورة أن يون له رابطةٌ

حقيقيةٌ أو مرآتيةٌ مع الواقع الخارج. ولذا، فإنَّ «مفهوم الفرد عل البدل» ‐ بوصفه مفهوماً متعيِناً ف أفق الذهن ‐ يمن أن يقع
متعلَّقاً للعلم، أو الملية، أو البعث، من دون أن يلزم وجود فردٍ مرددٍ ف الخارج ليون هذا المفهوم حاكياً عنه.

بالنسبة إل مفهوم ة كلكبرى «لزوم مرآتي نف الحقيقة إل ال يؤول فعن الإش «وبهذا الترتيب، فإنَّ جواب صاحب «المنتق
الخارج». فهو يقول: إنَّ كثيراً من المفاهيم الذهنية ‐ ومنها المفاهيم المندرجة ف القضايا الاذبة وف الأخبار المرددة ‐ ليس لها
مورد «مفهوم الفرد عل ة. إذن، فمفاهيم معقولةٌ وقابلةٌ لتعلُّق العلم وسائر الصفات النفسي الخارج؛ ومع ذلك، فه ف قطابم أي

البدل» أيضاً، لا يمنع انعدام الواقع الخارج للفرد المردد من أن يلحظ هذا المفهوم ‐ ف أفق النفس ‐ كمتعلَّق للوجوب
التخييري، وأن تُحمل عليه صفةٌ كالوجوب والبعث.[9]



و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

------------------------
[1]‐ ‏الروحان، محمد، «منتق الأصول»، ج 2، ص 492.

[2]‐ ‏المصدر نفسه، ج 2، ص 493.
[3]‐ المصدر نفسه.
[4]‐ المصدر نفسه.

[5]‐ ومقصوده بعبارة «له واقع» ف هذا السياق ‐ وبقرينة المقدِّمات ‐ ناظر إل الواقعية المفهومية ف الذهن، لا الواقعية
الخارجية؛ وهذه النتة لا تناف تصريحه السابق بـ «عدم الواقعية الخارجية للفرد المردد».

[6]‐ ‏الروحان، منتق الأصول، ج 2، ص 494-493.
[7]‐ ‏المصدر نفسه، ج 2، ص 494.

[8]‐ المصدر نفسه.
مفهوم ة كلجوابه أصل لزوم مرآتي ر فين «أنَّ صاحب «المنتق تة بدقَّة، وهتوضيح الأستاذ، وردت هذه الن [9]‐ وف

نة، فهو أمرموارد معي بيانه، إن فُرِض ف أنَّ «ارتباط المعلوم بالذات بالخارج» ف ه فقط إلالتنب الخارج. وينبغ بالنسبة إل
إضاف واعتباري، وليس مقوِماً لأصل تعلُّق العلم؛ ولذا، فإنَّ فقدان المطابق الخارج لن يون مانعاً من تعلُّق العلم بالمفهوم.

--------------------------
المصادر

.1413 ،روحان ه سيد محمد حسينالأصول، ۷ ج، قم، دفتر آيت ال محمد، منتق ،الروحان ‐


