
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب التعیین و التخییری »

بتاريخ 03 رجب 1447

الواجب التعیین و التخییری
الجلسة 50 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

 
محصل البحث المتقدّم

دار بحث الجلسة السابقة حول إمان أو استحالة التخيير بين «الأقل والأكثر» ف الواجب التخييري، ومقارنة آراء الآخوند
الخراسان، والمحقق الأصفهان، والميرزا النائين. والإشال الأول هو: لو كان الملف مخيراً بين الأقل والأكثر، فبمجرد إتيان

الأقل يحصل غرض المول ويتحقق الامتثال. وعليه، فالأجزاء الزائدة ف الأكثر، إما أنها لا دور لها ف الغرض أصلا، وإما أنه مع
محورين: 1- ف هذه الاستحالة ف ون جعل التخيير بينهما لغواً. وقد فصل المحقق الأصفهانالغرض، في تحقق الأقل قد استوف

الأقل والأكثر التدريج (كالتسبيحات الثلاث)، بما أن الغرض يحصل بالتسبيحة الأول، فجعل «الثلاث» عدلا ثانياً يعن طلب
تحصيل نفس ذلك الواجب مجدداً، وهو مستلزم لتحصيل الحاصل. 2- وف الأقل والأكثر الدفع (كخط الـ ١٠ والـ ٣٠ سم)،
المقدار الزائد هو مما «يجوز تركه لا إل بدل»، ومثل هذا لا يمن أن يون فرداً للواجب؛ إذ لا يعقل تصوير واجب يجوز تركه

مطلقاً وبلا بدل. وأجاب الآخوند عن الاستحالة بقوله: لو فرضنا أن الأقل المنفرد محصل للغرض ف فرضه، وأن خصوص
«الأكثر بما هو أكثر» محصل للغرض ف فرضه أيضاً ‐ بنحو «لجميع أجزائه دخل ف حصوله» ‐؛ فلدينا عدلان مستقلان
لتحصيل الغرض: «الأقل بشرط لا» و«الأكثر بما هو أكثر». وحينئذ، تخصيص الوجوب بأحدهما ترجيح بلا مرجح، فيتعين

التخيير بينهما. والأقل المندرج ف ضمن الأكثر، ليس طرفاً للتخيير ف هذا التحليل ليرد عليه إشال تحصيل الحاصل أو الزائد
عل الواجب. واستدرك الآخوند ف الختام: لو لم ين للزائد دخل ف الغرض واقعاً، فالأكثر ليس عدلا للواجب، بل هو اجتماع

واجب وغير واجب، وهو خارج عن محل البحث. وجمع المحقق النائين المسألة بأن التخيير بين الأقل والأكثر مع لحاظ «الأقل لا
بشرط» غير معقول. أما لو لوحظ الأقل «بشرط لا»، فالتخيير ممن ثبوتاً، وإن كان التخيير حينئذ حقيقة بين عنوانين متباينين

(«الشء بشرط لا» و«الشء بشرط شء») ويخرج عن القالب العرف لـ «التخيير بين الأقل والأكثر».

كلام الآخوند ببيان المحقق الأصفهان تحليل الأساس ف

بعد تقرير إشال استحالة التخيير بين الأقل والأكثر، يصرح المحقق الأصفهان (أعل اله مقامه) ف «نهاية الدراية» بأن حل هذا
الإشال يستدع الالتفات إل جهتين مستقلتين:[1]

لا يخف عليك أنّ حل الإشال: تارة يون بلحاظ فردية الأكثر كالأقل للطبيعة، و اخرى يون بلحاظ ترتّب الغرض عل الأقل بشرط
لا، و عل الأكثر.

وبناء عل ذلك، ينظم بحثه ف محورين: ١- البحث عن فردية الأقل والأكثر بالنسبة إل طبيعة المأمور به. ٢- البحث عن
موضوعية الأقل والأكثر لغرض المول. أي إما أن يقال: إن «الأكثر» أيضاً، كالأقل تماماً، فرد مستقل للماهية، ليس مجرد «أقل

مضافاً إليه زائد»، بل هو وجود واحد منسجم، ولن ف مرتبة أشد وأقوى. وإما أن يبتن الحل عل محور الشرط (الأقل بشرط لا
والأقل بشرط شء)، وهو ما يرتبط أكثر بالجهة الثانية (حيثية الغرض). وسيل بيان كلا الحيثيتين بشل مستقل.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2294
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


الجهة الأول: فردية الأقل والأكثر بالنسبة إل طبيعة المأمور به

ف الجهة الأول، ينصب البحث صرفاً عل طبيعة المأمور به وأفراده، بمعزل عن بحث الغرض والملاك. ويؤكد المحقق
الأصفهان أنه لا ريب ف كون الأقل فرداً لطبيعة المأمور به. فمفروض المسألة أن المول جعل طبيعة ما مأموراً بها، ولهذه

الطبيعة أفراد متعددة. أحد هذه الأفراد هو الأقل. وف مقام التخيير بين الأقل والأكثر، تتصور المسألة كالتال: أحد أفراد الطبيعة
المأمور بها هو الأقل. والفرد الآخر هو الأكثر، الذي يتضمن الأقل حقيقة. وهنا يبرز الإشال: عندما يأت الملف بالأكثر، فلازم

ذلك تحقق الأقل ف ضمنه أيضاً. فف هذا الفرض، كيف يمن تجاهل فردية الأقل الواقع ف ضمن الأكثر، وف الوقت ذاته إثبات
عنوان «فرد للطبيعة المأمور بها» لنفس «الأكثر»؟

ن لطبيعة المأمور به أن تمتلك فردين مستقلين، والحال أن أحدهما (الأكثر) يشتمل عينياً علوبعبارة أخرى، السؤال هو: كيف يم
الآخر (الأقل)؟ فلو لوحظ الأقل ف ظرف تحقق الأكثر كفرد للطبيعة، لم يبق مجال لإثبات فردية مستقلة للأكثر. ولو أسقطت فردية
الأقل ف ضمن الأكثر بنحو ما، فهذا الإسقاط بحاجة إل مبن واضح. وف هذا المحور، يسع المحقق الأصفهان لإثبات أن دفاع

الآخوند الخراسان ‐ القائم عل تحليل «الأقل بشرط لا» و«الأكثر بما هو أكثر» ‐ إذا نظر إليه من زاوية الفردية والتشخص
فحسب، لا يستغن عن مبانٍ فلسفية خاصة (كالتشيك ف الوجود). وهذه النتة ه الت تقوده إل طرح مباحث حول التشخص

والتشيك الوجودي.

الجهة الثانية: حيثية الغرض وموضوعية الأقل والأكثر لغرض المول

ف الجهة الثانية، يتناول المحقق الأصفهان المسألة من زاوية غرض المول. ولب هذه الجهة هو أنه كما يمن للأقل بما هو أقل
أن يقع موضوعاً للغرض، فذلك الأكثر بما هو أكثر يمن أن يقع موضوعاً للغرض بشل مستقل. وإذا دققنا النظر ف مجموع

عبارة الآخوند ف الفاية، يتضح أنه وإن كان اللسان الظاهر للامه يدور ف فلك الغرض، إلا أن حيثية فردية الأقل والأكثر
مفترضة أيضاً ف خلفية تحليله. بمعن أنه ف الوقت الذي يرى فيه كلا من الأقل والأكثر محصلا مستقلا للغرض، يعتبرهما فردين

لطبيعة المأمور به أيضاً.

يقول الآخوند: كما أن «الأقل بشرط لا» يمن أن يون موضوعاً لغرض المول، فذلك عنوان «الأقل بشرط شء» ‐ الذي هو
نفس الأكثر بما هو أكثر ‐ يمن أن يقع مورداً للغرض مباشرة. وف هذه الحالة، يون كل واحد من هذين العنوانين طريقاً

مستقلا لتحصيل الغرض، فلا مشلة ف أصل تصوير التخيير من حيث الغرض. ولتقريب هذه الحيثية، يتمسك المحقق
الأصفهان بمثال الخط القصير والخط الطويل أيضاً. فیقول: «هذا الخط القصير خط»، وكذا «هذا الخط الطويل خط»؛ والحال

أن الخط الطويل يشتمل عينياً عل نفس ذلك الخط القصير. والسؤال الجوهري هنا له بعدان:

١- من حيث الفردية: هل الخط القصير والخط الطويل فردان متمايزان حقيقة لطبيعة «الخط»، أم أنه فرد واحد لوحظ تارة
باعتبار كونه قصيراً وتارة باعتبار كونه طويلا؟

٢- من حيث الغرض: هل يمن اعتبار ترتب غرض المول تارة عل «الخط القصير بما هو قصير» وتارة عل «الخط الطويل بما
هو طويل»، بنحو يون كل منهما محصلا مستقلا للغرض؟

يك الدقيق بين هاتين الحيثيتين (الفردية والغرض)، لإثبات أن جواب الآخوند إذا اعتمد علعبر التف ،المحقق الأصفهان ويسع
وينما لم تحل مسألة الفردية مبنائياً. وإذا حلل من زاوية الفردية والتشخص الت الاتحليل الغرض وحده، فسيظل يواجه إش

الصرف، فإن نقله إل الساحة الاعتبارية للواجب الشرع يستدع دقة أكبر.



دراسة مبن التشيك ف تحليل فردية الأكثر

بعد طرح الجهتين ف حل إشال التخيير بين الأقل والأكثر، يحاول المحقق الأصفهان (أعل اله مقامه) الشف عن البنية التحتية
الفلسفية لتحليل الآخوند الخراسان. ومقصوده بيان أن كلام الآخوند ‐ القائم عل تحليل «الأقل بشرط لا» و«الأكثر بما هو أكثر»

‐ سواء قيس من حيث الفردية، أم من حيث الغرض والموضوعية للغرض؛ فف كلا الحيثين، تبق الإشالات قائمة واستحالة
التخيير بين الأقل والأكثر لا ترتفع بسهولة، من دون الالتزام بمبان فلسفية خاصة (ولا سيما التشيك ف الوجود) ومن دون

التفيك بين التوين والتشريع.

دور التشيك الوجودي ف فردية الأقل والأكثر

يقول المحقّق الأصفهان ف مقام تحليل الجهة الأول (الفردية):

الماهية أو ف يك فالتش عل إليه التنظير برسم الخطّ، فلا محالة يبتن للطبيعة، كما يوم فإن كان بلحاظ فردية الأكثر كالأقل
.وجودها، و الأكثر حينئذ فرد للطبيعة كالأقل

وتقريب المطلب: لو أردنا ابتناء حل الإشال ‐ كما أشار الآخوند بمثال «رسم الخط القصير والطويل» ‐ عل أنَّ «الأكثر»
أيضاً، كالأقل تماماً، فرد للطبيعة، وليس مجرد «أقل مضافاً إليه زائد»؛ فلا مناص من قَبول نوع من التشيك ف البين. وهذا

التشيك إما أن يفترض ف الماهية، وإما ف الوجود. فالتشيك ف الماهية (بمعن أن تون الماهية الواحدة ذات مراتب شدَّة
عل بناء مقبول الوجود، فهو أمر يك فا التشرونه. أمماء، وغالباً ما ينمشهور الح مبن ال علوضعف) ليس خالياً من الإش

.الصدرائ المبن

فالوجود حقيقةٌ مشة، ذات مراتب شديدة وضعيفة؛ وبإمان الطبيعة الواحدة أن تجد لها أفراداً متنوِعة ف مراتب وجودية
مختلفة. وبناء عل هذا، فإن «الأقل» يمثل مرتبة أضعف من وجود طبيعة «الخط». و«الأكثر» هو نفس طبيعة الخط ف مرتبة أشد
وأكمل من الوجود. ومن هنا، يمن اعتبارهما فردين حقيقيين متمايزين لطبيعة الخط؛ تماماً كما ف مثال النور، حيث نور الشمعة
ونور الشمس كلاهما «نور». فنور الشمس ليس مركباً من «نور الشمعة مضافاً إليه شء آخر»، بل هو نفس حقيقة النور ف مرتبة

أشد. فالاختلاف هنا يمن ف مراتب وجود الحقيقة الواحدة، لا ف أصل الماهية. وكما عبر المحقق الأصفهان: «... والأكثر
حينئذٍ فرد للطبيعة كالأقل»؛ أي إذا قبلنا التشيك، فما أن الأقل فرد للطبيعة، سيون الأكثر أيضاً فرداً آخر لنفس تلك الطبيعة،

وإن كان مشتملا عل الأقل.

أما لو رفض أحد التشيك ف الوجود، أو لم يقبل عل الأقل جريانه ف حوزة الاعتباريات الشرعية ‐ الت ه سنخ بحثنا ‐، فلن
إل المحقق الأصفهان لاعتبار «الأكثر بما هو أكثر»، رغم تضمنه للأقل، فرداً متمايزاً لطبيعة المأمور به. ومن هنا يرم يملك مبن

القول: إذا كان دفاع الآخوند عن التخيير بين الأقل والأكثر، من حيث الفردية، مبتنياً عل نظرية التشيك ف الوجود؛ فأولا: هذا
المبن محل بحث ومناقشة فلسفية. وثانياً: سرايته إل عالم الاعتباريات الشرعية وطبيعة المأمور به، تفتقر بذاتها إل دليل مستقل

لم يقدمه الآخوند.

جواب المحقق الأصفهان عن إشال «تحقق الفرد بالأقل» بناء عل قانون التشخص

يبتن أحد الإشالات الفلسفية المطروحة ف المقام عل القاعدة المعروفة «الشء ما لم يتشخص لم يوجد» و«الوجود مساوق
للتشخص». وتقرير الإشال أنه بتحقق الأقل، تون طبيعة المأمور به قد وجدت وتشخصت؛ أي أنه بواسطة هذا الأقل، قد تحقق



قطعاً فرد للطبيعة. فلو قيل ف فرض تحقق الأكثر: «إن فرد الأقل لم يعد يلحظ هنا كفرد للطبيعة»، لان ذلك منافياً ظاهراً لقاعدة
«الشء ما لم يتشخص لم يوجد». وقد نقل المحقق الأصفهان هذا الإشال بقوله:

و لا يرد عليه: أن الشء ما لم يتشخّص لم يوجد، و وجود الطبيعة مما لا شك فيه، فيف يقال: لم يتحقق الفرد؟!

:ثم أجاب عنه قائلا

ون الشخص الموجود باقيا علنه ما لم يتخلّل العدم بين نحو وجودها يوجود الطبيعة متشخّصا، ل و ذلك لأنه لا كلام ف
تشخّصه، لا أنه تتبدّل تشخّصاته.

وخلاصة الجواب: ليس النزاع ف أصل الوجود المتشخص للطبيعة. فالل يسلم بأن طبيعة المأمور به تجد وجوداً متشخصاً
بتحقق الأقل. إنما السؤال هو: مع امتداد الوجود، وف فرض عدم تخلل العدم، هل ينشأ تشخص جديد أم يستمر نفس ذلك

عل أنه ما لم يتخلل العدم بين أنحاء وجود الطبيعة، فإن الشخص الموجود يبق التشخص الواحد؟ ويرى المحقق الأصفهان
تشخصه الواحد، لا أن التشخصات تتبدل ف كل مرحلة.

ولتقريب هذا المعن، فإن مثال الخط الطويل المتصل ف محل البحث يون كالتال: منذ اللحظة الت يوضع فيها القلم عل الورق
ويبدأ رسم الخط، وحت امتداده إل طول أكبر (مثلا من ١٠ سم إل ٣٠ سم)، إذا لم يتخلل أي توقف أو قطع أو عدم، فلا وجود

لدينا طوال هذه العملية إلا لوجود متصل واحد. فالتشخص يتحقق مرة واحدة ف البدء ويبق إل النهاية، لا أنه ينشأ تشخص
جديد عند بلوغ الخط كل مقطع من ١٠ سم. والنتيجة: ف الخط المتصل، لدينا فرد واحد متشخص يمتد. ولذا، لو قال قائل:

«الأقل ف ضمن الأكثر فرد، والأكثر فرد آخر»، فهذا اللام ف المنطق التوين ‐ مع فرض عدم التشيك بذلك المعن ‐ غير
تام، إلا بناء عل مبن خاص ف التشيك الوجودي. ومن هنا يعرج المحقق الأصفهان إل بحث الفرق بين التشخص والامتياز

ودور التشيك.

التفيك بين التشخص والامتياز

:اً دقيقاً بين التشخص والامتياز، قائلايسياق هذا الجواب تف ف يقدم المحقق الأصفهان

فإنّ التشخّص غير الامتياز، و ما هو المتبدّل عند الحركة و الاشتداد امتياز الماهية الموجودة، فإنه ينتزع من كل مرتبة معن لا
ينتزع ذلك عن مرتبة اخرى.

و الفرق بين الامتياز و التشخّص ثابت ف محلّه ، و الضرورة من الوجدان قاضية ‐ أيضا ‐ بانّ الشء المتحرك ف مراتب
التحولات و الاستمالات موجود واحد لا موجودات، إلا إذا لوحظ الموجود بالعرض، و ه الماهية.

ومقارن، بالقياس إل ء باعتبار نفس الوجود. والامتياز، وصف نسبللش قاطه: التشخص، وصف للوجود العينوخلاصة ن
المشاركات ف أمر عام. فف مثال الخط الطويل، يمتاز كل مقطع من ١٠ سم عن المقطع اللاحق. وينتزع من كل مرتبة عنوان

(الأول، الثان، الثالث، ...) لا ينتزع عن المرتبة الأخرى. ولن تشخص الخط بأسره واحد. فمن البدء إل الختام، لدينا وجود
متشخص واحد، لا وجودات متعددة. ولهذا السبب، يقض الوجدان أيضاً بأن الشء المتحرك ف مراتب التحول والاستمال،

موجود واحد لا موجودات متعددة، إلا إذا جعلنا الموجود بالعرض (الماهية) محوراً للحاظ.



والنتيجة: أن المعيار ف الفردية هو التشخص، لا الامتياز. فف الخط المتصل، رغم تعدد الامتيازات، ليس لدينا سوى تشخص
واحد، وبالتال فرد حقيق واحد لطبيعة الخط. ومن هنا، يستنتج المحقق الأصفهان: لو أراد قائل أن يدع «كما أن الأقل فرد،
فالأكثر أيضاً فرد»، وذلك ف مقام التحليل التوين من دون الالتزام بالتشيك الوجودي، فلامه غير تام. لأنه بناء عل وحدة

يك فالتش ن استخراج فردين حقيقيين متمايزين للطبيعة من مثال الخط، إلا إذا قبل مبنالامتداد المتصل، لا يم التشخص ف
الماهية أو الوجود، وأقر بتشخص مستقل لل مرتبة وجودية.

محدودية فاعلية التشيك الوجودي ف بحث التخيير بين الأقل والأكثر

عقب تحليل إشال فردية الأقل والأكثر بناء عل التشيك الوجودي، يصرح المحقق الأصفهان (رضوان اله تعال عليه) بأن مجرد
قبول التشيك ف الوجود لا يف وحده لحل معضلة التخيير بين الأقل والأكثر. حيث يقول:

نعم هذا المعن بمجرده لا يفيد ما لم يقيد الأقل بعدم انضمامه إل ما يتقوم به الأكثر، و ذلك لأنّ الغرض إن كان مترتّبا عل وجود
الأقل و لو متّصلا بوجود ما يتقوم به الأكثر، فهو حاصل ف ضمن الأكثر؛ لأنّ الاشتداد يقتض حصول فرد للطبيعة ف كل آن، أو

ف حال الموافاة لل حدّ من الحدود.

و إن اتّصل الوجود فلا منافاة بين حصول فرد الطبيعة ‐ بما هو فرد للطبيعة ‐ و وجود الطبيعة مستمرا، و هو ‐ ف كل آن ‐
فرد للطبيعة بنحو الضعف أو التوسط أو الشدّة من دون تخلّل العدم، و لا تتبدّل التشخّصات كما يتوهم.

وخلاصة كلامه: إن التشيك الوجودي وحده غير كاف. أي إن مجرد الإقرار بأن الوجود حقيقة مشة ذات مراتب شديدة
وضعيفة، لا يحل مشلة الواجب التخييري ف الأقل والأكثر. إلا إذا قيدنا الأقل بقيد «عدم الانضمام». وبعبارة أخرى، لو فرضنا
الأقل لا بشرط من حيث انضمام الزائد، فليس فقط أن التشيك الوجودي لا يحل المشلة، بل أساساً لا يمن تصوير تعدد فرد

المأمور به والتخيير بين الأقل والأكثر.

ويوضح (قدس سره): إذا كان غرض المول مترتباً عل «وجود الأقل»، ولو كان متصلا بما يتقوم به الأكثر ‐ أي لو لوحظ الأقل
لا بشرط عن الانضمام ‐، فحينئذ يون ذلك الغرض حاصلا ف ضمن وجود الأكثر أيضاً. فبناء عل التشيك ف الوجود، يحصل
للطبيعة فرد ف كل «آن» من الامتداد، أو عل الأقل عند كل حد معين (مثلا عند حد الـ ١٠ سم، والـ ٢٠ سم، وهذا). ومع فرض
اتصال الوجود (عدم تخلل العدم بين المراتب)، فإن كون الطبيعة ذات فرد متحقق ف كل لحظة، لا يناف وحدة الوجود المستمر

للطبيعة.

إذن، لو ترتب الغرض عل نفس وجود الأقل اللا بشرط، لحصل الغرض سواء ف حد الأقل المنفرد، أو ف ضمن الأكثر. نظراً لأن
الطبيعة، ف لحظة عبورها حد الأقل، قد وجدت فرداً مطابقاً لتلك المرتبة الضعيفة. والنتيجة: إذا كان الغرض مترتباً عل «وجود
الأقل بما هو أقل»، فإنه يحصل بإتيان الأكثر أيضاً. ولذا، فإن جعل الأكثر المتضمن للأقل عدلا مستقلا، لن يحل مشلة «تحصيل

الحاصل» ولا «عدم دخالة الزوائد ف الغرض».

الحل الحتم: لحاظ الأقل بشرط لا

وبناء عل ذلك، يستنتج المحقق الأصفهان أنه ل نتمن من تصوير فردين متمايزين للمأمور به، يجب أخذ الأقل «بشرط لا» عن
انضمام ما يتقوم به الأكثر. بمعن أن الأقل لا يون فرداً للمأمور به إلا إذا وقع منفرداً ومن دون انضمام الزوائد. أما ف حالة
انضمام الزوائد، فينتف عنوان فردية المأمور به عن الأقل، وينتقل هذا الدور إل «الأكثر بما هو أكثر». وهنا يتضح لماذا يقول



(قدس سره): إن مجرد قبول التشيك ف الوجود غير كاف. وكون الطبيعة ذات فرد متحقق ف كل «آن»، ما دام الغرض مترتباً
عل وجود الأقل اللا بشرط، لا يحل معضلة الواجب التخييري بين الأقل والأكثر.

ولذا، لا مناص من ترتيب الغرض عل «الأقل بشرط لا»، ليلا يحصل الغرض بمجرد تحقق الأقل ف ضمن الأكثر الذي لزوائده
قوام جديد. بل ينحصر حصول الغرض ف حالة إتيان الأقل منفرداً ومن دون انضمام الزوائد. وإلا، لعاد الإشال السابق. بمجرد

عبور الوجود حد الأقل، يون الغرض قد حصل، حت لو استمر الامتداد وتشل الأكثر. فيون جعل التخيير بين الأقل، وبين
الأكثر الذي يحصل الغرض ف ضمنه أيضاً، لغواً.

بحث التخيير بين الأقل والأكثر الشرع يك الوجودي فمحدودية فاعلية التش

عقب توظيف أدوات التشيك الوجودي والتحليلات الفلسفية المتعلقة بالحركة والامتداد ف جهت «الفردية» و«الغرض»، يصرح
المحقق الأصفهان (رضوان اله تعال عليه) بعدم انطباق هذا الجهاز الفلسف بشل مباشر عل موارد التخيير الشرع بين الأقل

والأكثر. حيث يقول:

كل وجودها غير جار ف الماهية أو ف يك فو الأكثر شرعا؛ لأنّ التش موارد التخيير بين الأقل أنه لا ينطبق عل مضافا إل
المقولات، بل ف بعضها، فضلا عن الاعتباريات، بل اختلاف قول الطبيعة ف الامور الانتزاعية تابع لمنشا انتزاعها، فان كان يصح

ف منشئه صح فيها، و إلا فلا.

ويوضح الأصفهان بصراحة: إن ما طُرح حت الآن ف باب التشيك ف الماهية أو الوجود، مستنداً إل أمثلة الخط والامتداد
وينالمثال الت ف الذي كان فاعلا بين الأقل والأكثر. فالمبن موارد التخيير الشرع والحركة، لا ينطبق بنفس تلك الشاكلة عل

للخط (القصير والطويل)، ليس قابلا للتطبيق المباشر ف فضاء الواجبات الشرعية والمأمور به بوصفه أمراً اعتبارياً.

انحصار دائرة التشيك ببعض المقولات، لا جميعها

ويضيف (قدس سره) أن التشيك ف الماهية أو الوجود ليس قاعدة عامة تجري ف كافة المقولات الفلسفية، بل يختص ببعض
المقولات التوينية. وبعبارة أخرى، التشيك ف الوجود (أو ف الماهية، عل قول القائل به)، ليس قانوناً شاملا لجميع أنحاء
الموجودات، بل له دائرة محدودة. وقد تشمل هذه «البعض من المقولات» نماذج كاليفية والمية المتصلة (النور، واللون،

والخط، والسطح).

عدم جريان التشيك ف الاعتباريات

ويؤكد الأصفهان بقوله: «فضلا عن الاعتباريات»؛ أي ليس فقط أن التشيك لا يجري ف جميع المقولات التوينية، بل ف الأمور
الاعتبارية لا مجال للتشيك الوجودي بذلك المعن الفلسف أصلا. لأن الاعتباريات تفتقر إل وجود حقيق توين ليتصور لها

.مراتب واقعية للوجود العين جعل ولحاظ المعتبر، لا إل امل إلالوجود. فحقيقتها تعود بال مراتب شدة وضعف ف

وضع الأمور الانتزاعية: التبعية لمنشأ الانتزاع

ويوضح المحقق الأصفهان وضع الأمور الانتزاعية أيضاً. فف العناوين المنتزعة من النسب والروابط، يون اختلاف «قول
الطبيعة» (أي الاختلاف ف المراتب أو الأوصاف المنتزعة) تابعاً لمنشأ الانتزاع. فإن كان منشأ الانتزاع (وهو أمر توين) يقبل

التشيك أو اختلاف المرتبة، أمن تصور نحو من اختلاف المرتبة ف نفس العنوان الانتزاع. وإلا، فلا معن للتشيك ف العنوان



الانتزاع أيضاً. وهذا، حت ف الأمور الانتزاعية، يعود فهم المراتب واختلاف الشدة والضعف برمته إل الواقع التوين للمنشأ،
لا إل نفس العنوان بما هو أمر مستقل.

بحث الواجب التخييري والأقل والأكثر الشرع الخلاصة بالنسبة إل

يك فن عبر قبول التشوينيات (كالخط والحركة الاشتدادية)، يمالت أنه ف ات، يرى المحقق الأصفهانهذه الن بناء عل
الوجود ولحاظ الأقل «بشرط لا»، تحليل الأقل والأكثر كفردين للطبيعة بصورة فلسفية. أما ف الاعتباريات الشرعية (كطبيعة

المأمور به ف الواجب التخييري، أو طرف التخيير ف الأقل والأكثر الشرع)، فلا سبيل للتشيك الوجودي بنفس المعن. فطبيعة
يك الوجودي فالمأمور به حقيقة اعتبارية، والفردية والتشخص فيها تابعان لجعل ولحاظ الشارع والعرف، لا لقواعد التش

المقولات التوينية.

وبالنتيجة، فإن التحليل الذي قدمه الآخوند استناداً إل مثال الخط القصير والطويل والتشيك الوجودي، مفيد ف حدود تقريب
الذهن ف الفضاء الفلسف، إلا أنه ف دائرة الواجبات الشرعية والتخيير بين الأقل والأكثر، لا يف بحد ذاته، ولا يستطيع وحده رفع
الاستحالة الت قررها الأصفهان نفسه. ولهذا، فإن استحالة التخيير بين الأقل والأكثر ف حوزة الواجبات الشرعية، لا ترتفع بمجرد

هذا التحليل الصدرائ، وتفتقر ف نظره إل مبن آخر.

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

--------------------
[1]‐ ‏اصفهان، محمد حسین، «نهایة الدرایة ف شرح الفایة»، ج 2، ص 276-273.

---------------------
المصادر

‐ اصفهان، محمد حسین، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ۶ ج، بیروت، مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.


