
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب التعیین و التخییری »

بتاريخ 08 شعبان 1447

الواجب التعیین و التخییری
الجلسة 66 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

محصل البحث المتقدّم

تصدّى البحث ف الجلسة السابقة لبيان ومقارنة مبنيين محوريين ف تحليل الواجب الفائ (إل جانب مبن السيد الإمام وآية
اله الفاضل اللنران الذي سيأت بحثه)، وهما مبن المحقّق الخوئ ومبن آية اله البروجردي. فالمحقّق الخوئ يحلّل الواجب

الفائ بتوجه التليف إل «أحد الملّفين لا بعينه»، ويعبر عنه بـ «صرف الوجود من الملّفين». فما يتعلّق غرض المول تارةً
بصرف وجود الطبيعة، فذلك ف جانب الملّف، تارةً يتعلّق بصدور الفعل من جميع الملّفين (الواجب العين)، وأخرى

عهدة واحدٍ لا بعينه، وهو عنوانٌ قابل الوجوب عل يستقر ،الفرض الثان فف .(فائالواجب ال) بصدوره من صرف وجودهم
للانطباق عل كل فرد. وبفعل البعض يتحصل الغرض ويسقط التليف عن الباقين. ولو تواطأ الجميع عل الترك، استحقّوا

العقاب بأسرهم، لتمن كل منهم وصدق كونه مصداقاً لصرف الوجود من جهة. ولو امتثل الجميع دفعةً واحدة، استحقّوا الثواب
جميعاً، لتحقّق صرف الوجود ف هذا الفرض بـ «وجود الجميع». ويناظر السید الخوئ هذا الهيل بالواجب التخييري، حيث يقع
«أحدهما لا بعينه» متعلّقاً للحم هناك، بينما يقع «الواحد لا بعينه» موضوعاً للحم ف الواجب الفائ. وف المقابل، يرى آية اله

البروجردي أنّ مناط الفرق بين العين والفائ يمن ف «الملّف به»، لا ف الملّف. فالوجوب ف كلا القسمين ينحل بنحو
دة بصدورها عن نفس كلهو الطبيعة المقي الواجب العين لّفين. وإنّما الفارق أنّ المطلوب فجميع الم عل العموم الاستغراق

شخص (لدخالة قيد المباشرة). بينما المطلوب ف الواجب الفائ هو الطبيعة المطلقة للفعل، المجردة عن قيد الصدور عن
شخصٍ خاص. وعليه، فل ملّفٍ مأمور بإيجاد تلك الطبيعة المطلقة، وحيث إنّ الملّف به ف جميع هذه التاليف حقيقةٌ

واحدة، فبمجرد تحقّقها بفعل فردٍ واحد، يتحصل «تمام المطلوب»، وتسقط تاليف الآخرين قهراً. وهذا التحليل، مع انسجامه مع
مبن انحلال الحم بعدد الملّفين (كمسلك المحقّق الأصفهان)، ينقل زاوية النظر من تشخيص الملّف إل كيفية دخالة المباشرة

ف المتعلّق.

فائالواجب ال ف التقريران المختلفان للمحقّق النائين

فوائد الأصول»، والآخر ما ورد ف» بيانان متمايزان. أحدهما ما نُقل ف فائتحليل الواجب ال (قدس سره) ف للميرزا النائين
«أجود التقريرات». وإنّ الإحاطة الدقيقة بمبناه (قدس سره) رهن بالتفيك بين هذين التقريرين؛ إذ نحن بإزاء صورتين متباينتين

واقعاً، لا مجرد صياغتين لمطلبٍ واحد.

تقرير «فوائد الأصول»: جميع الملّفين «عل وجه البدلية»

ذهب المحقّق النائين ف «فوائد الأصول» ـ ضمن الوجه الرابع الذي ارتضاه ـ إل القول:

والبحث ف الواجب الفائ هو البحث ف الواجب التّخييري، غايته أنّ البحث ف الواجب التّخييري كان بالنسبة إل الملّف به

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2294
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


ومتعلّق التّليف، وف الفائ بالنسبة إل الفاعل والملّف، ويون الملّف هو جميع الآحاد وجميع الأشخاص عل وجه يون
دفعةً واحدة؛ لعصيان كل لأو ثواب الجميع عند فعل ال ،لعن الآخر، ومن هنا يتّجه عقاب الجميع عند ترك ال واحدٍ بدلا كل
واحد حيث إنّه ترك متعلّق التليف لا إل بدل، أي مع عدم قيام الآخر به، وإطاعة كل واحد حيث فعل متعلَّق التليف... .[1]

لّف به، أي أحد الفعلين علالم الواجب التخييري (حيث يقع الترديد ف ل هذا البيان أنّه استعار نفس المنطق الحاكم فومحص
وجه البدلية)، وطبقه ف الواجب الفائ ف ناحية «الفاعل» و«الملّف». فالملّف هو «جميع الآحاد وجميع الأشخاص»، ولن

بقيد «عل وجه يون كل واحدٍ بدلا عن الآخر». بمعن أنّ الخطاب يشمل الجميع، غير أنّ كل فردٍ يعدّ بدلا عن غيره. فبقيام
أحدهم بالفعل يسقط التليف عن الباقين.

ثمرة هذا الهيل: ١- لو ترك الجميع، فقد ترك كل فردٍ التليف ف حالة لم يقم فيها البدل (الغير) مقامه (أي تركاً لا إل بدل)،
فيصدق العصيان عل الجميع، وتتّجه العقوبة العامة. ٢- لو فعل الجميع دفعةً، فقد حقّق كل فردٍ متعلّق التليف، فيتحقّق امتثال

الجميع، ويثبت استحقاق الثواب العام.

ووفقاً لهذا المبن، يون الملّف هو «جميع الملّفين»، لا بنحو «الاستقلال» (كالواجب العين حيث يستقل كل فردٍ بتليفه)، بل
بنحو «البدلية»، أي أنّ التليف الواحد يتوجه إل الجميع، ولن بحيث يقع كل فردٍ ف عرض الآخر بدلا عنه. وبامتثال الواحد

يسقط التليف عن الآخرين بمقتض تلك البدلية.

وتجدر الإشارة إل نتة هامة و ه أنّ «صرف الوجود» ف هذا التقرير لا يعن انحصار موضوع الحم ف فردٍ واحد، بل إنّ
جميع الملّفين ف عرض واحدٍ يشلون مصاديق لصرف الوجود، سواء تحقّق بواحدٍ أو أكثر. فالميرزا ف «الفوائد» أناط

الوجوب بالجميع عل وجه البدلية، لا بـ «الفرد الواحد» بوصفه صرف الوجود.

تقرير «أجود التقريرات»: تعلّق الوجوب بـ «صرف وجود الملَّف»

وف «أجود التقريرات»،[2] نُقل تقرير آخر لمبن المحقّق النائين، وهو الذي ناظره المحقّق الخوئ ف مبناه. وقد مهد الميرزا
:م، قائلامتعلَّق الح حول «صرف الوجود» و«مطلق الوجود» ف لذلك بمقدّمة

إنّ الغرض من المأمور به تارةً يترتّب عل صرف وجود الطبيعة وأخرى عل مطلق وجودها الساري.

فالأول منهما يستتبع حماً واحداً متعلّقاً بصرف وجود الطبيعة فيتف ف امتثاله بالإتيان بفرد واحد. وهذا بخلاف الثان، فإنّ
الحم ف مورده ينحل ويتعدّد بتعدّد أفراد تلك الطبيعة، ولا يجتزأ ف مقام الامتثال بإيجاد فرد منها... .

ومؤداه أنّه إذا ترتّب غرض المول عل «صرف وجود الطبيعة»، كان الحم المجعول واحداً، واكتُف ف امتثاله بفردٍ واحد. أما
إذا ترتّب عل «مطلق الوجود الساري» للطبيعة، انحل الحم وتعدّد بتعدّد الأفراد، وتوقّف امتثال كل حم عل إتيان متعلّقه

الخاص. ثم سحب هذا التحليل إل ناحية «الملَّف»، فقال:

فإذا عرفت ذلك فاعلم أنّ الغرض من المأمور به كما أنّه يختلف باعتبار ترتّبه عل صرف الوجود أو عل مطلق الوجود، كذلك
يختلف بالإضافة إل الملّف؛ فتارةً يترتّب الغرض عل صدور الفعل من صرف وجود الملّف، وأخرى يترتّب عل صدوره من

مطلق وجوده.



وعل الثان فالوجوب يون عينياً لا يسقط بفعل أحدهم عن الباقين، بخلاف الأول، إذ المفروض فيه أنّ موضوع التليف هو
صرف وجود الملّف، فبامتثال أحد الملّفين يتحقّق الفعل من صرف وجود الطبيعة فيسقط الغرض فلا يبق مجال لامتثال

الباقين... .

ومحصل كلامه أنّ الغرض بالنسبة للملّف، تارةً يتعلّق بصدور الفعل من «مطلق وجود الملّفين»، فيون الوجوب عينياً، ولا
يسقط فعل الواحدِ التليف عن الآخرين. وتارةً يتعلّق بصدوره من «صرف وجود الملّف»، فيون موضوع التليف هو صرف

.فائصورة الواجب ال مجال لامتثال الباقين. وهذه ه ليف، ولا يبقالوجود، وبامتثال أحدهم يتحقّق الغرض ويسقط الت

النتائج المترتّبة عل تحليل «أجود التقريرات»

:هذا التحليل، قائلا النتائج المترتّبة عل عل د المحقّق النائينأك ثم

لو حصل الفعل من الجميع ف عرضٍ واحد لاستحق كل واحدٍ منهم ثواب امتثال ذلك الأمر كما لو كان منفرداً به؛ لصدقِ صرف
منهم العقاب لتحقّق مناطه فيه، وهذا الوجه الذي ذكرناه هو التحقيق ف كل الوجود عليه. كما أنّه عند مخالفة الجميع يستحق

.فائتصوير الوجوب ال

ومفاده أنّه ف حال صدور الفعل من الجميع ف آنٍ واحد، يستحق كل فردٍ ثواب امتثالِ ذاك الأمر الواحد، لانطباق عنوان «صرف
الوجود» عليه. وف حال تواطؤ الجميع عل المخالفة، يستحق كل منهم العقاب، لتحقّق مناط العقوبة ف حقّه. وقد عدّ (قدس

.فائمسألة الواجب ال ف سره) هذا التصوير هو التحقيق النهائ

وقد صاغ الشيخ حسين الحلّ (قدس سره) مبن أستاذه النائين، ف تقریره للماته،[3] بالصيغة التالية: أنّ امتثال الواجب
فرض اجتماع الجميع عل تحقّق بواحدٍ أو أكثر. وف لّف»، سواءصرفِ طبيعة الم فعل» الجهة الإيجابية» يتمثّل ف» ف فائال

واحدٍ عاصياً بالنسبة إل ان كلالجهة السلبية»، فلو ترك الجميع، ل» ا فواحد». أم ة إلا «امتثالح بأنّه ليس ثمالفعل، صر
«صرف طبيعة الملّف»، فتتعدّد العصيانات والعقوبات. وهذا التحليل يبتن بوضوح وصراحة عل ركيزة «صرف وجود

الملّف»، وهو عين ما جاء ف «أجود التقريرات».

تطابق مبن المحقّق الخوئ مع تقرير «أجود التقريرات»

[4].فائتحليل الواجب ال له ف نهائ أجود التقريرات» كمبن» (قدس سره) هذا التقرير الوارد ف ه الخوئآية ال ّوقد تبن
حيث صرح ف «محاضرات ف الأصول»:

أن يون التليف متوجهاً إل أحد الملّفين لا بعينه المعبر عنه بصرف الوجود، وهذا هو الوجه الصحيح... .

ثم أعاد صياغة نفس التحليل القائل بأنّ الغرض كما يتعلّق بـ «صرف وجود الطبيعة أو مطلق وجودها»، فذلك يتعلّق بـ «صدور
الفعل من صرف وجود الملّف أو مطلق وجوده»، وخلص إل النتيجة الآتية:

... فالواجب كفائ بمعن أنّه واجب عل أحد الملّفين لا بعينه المنطبق عل كل واحدٍ واحدٍ منهم، ويسقط بفعل بعضٍ عن
...الباق



فالنتيجة ه أنّ الواجب الفائ ثابت ف اعتبار الشارع عل ذمة واحدٍ من الملّفين لا بعينه الصادق عل هذا وذاك، نظير ما
ذكرناه ف بحث الواجب التخييري من أنّ الواجب أحدهما لا بعينه المنطبق عل هذا الفرد أو ذاك، لا خصوص أحدهما المعين...

.

ومفاده أنّ الملّف ف الواجب الفائ هو «واحدٌ لا بعينه». وهذا العنوان ليس إ «صرف الوجود من الملّفين» القابل للانطباق
ستوفد إقدام أحدهم، يتحقّق صرف الوجود ويالمجموع بعناوينهم المستقلّة. وعليه، فبمجر فردٍ من الأفراد، لا عل كل عل

الغرض. ولو تواطأ الجميع عل الترك، استحقّوا العقاب بأسرهم، لون كل واحدٍ منهم قادراً عل الامتثال، وله شأنية انطباق
عنوان صرف الوجود عليه من هذه الجهة.

والنتة الجديرة بالالتفات ف فهم هذا المبن أنّ «الواحد لا بعينه» لا يعن خروج سائر الأفراد عن دائرة الخطاب بالمرة؛ بل نحن
بإزاء وجوبٍ واحدٍ مجعولٍ عل عنوانٍ كلّ (الصادق عل هذا وذاك)، لا عل «أفراد متعدّدة» بنحو الاستقلال. وإنّ استحقاق

الجميع للعقاب عند الترك، ناش من كون كل واحدٍ منهم مصداقاً بالقوة لذلك العنوان، ومتمناً من الامتثال.[5] وبالجملة، فإنّ
مبن السید الخوئ، من الناحية الثبوتية، يتطابق تماماً مع الصورة الت قدّمها المحقّق النائين ف «أجود التقريرات» وعدّها

.«فائتصوير الوجوب ال التحقيق ف»

التباين الجوهري بين تقريري المحقّق النائين

:أنّنا أمام تحليلين متغايرين واقعاً للميرزا النائين بوضوح ّضوء ما سلف، يتجل وف

١- تقرير «فوائد الأصول»: القائم عل مبن «جميع الملّفين عل وجه البدلية». حيث يتعلّق الجعل ابتداء بجميع الأفراد، ولن
بنحوٍ يون كل فردٍ بدلا عن الآخر. فذمة الجميع مشغولةٌ بأصل الجعل، إ أنّ «البدلية» تقتض سقوط التليف عن الباقين بامتثال

أحدهم.

٢- تقرير «أجود التقريرات»: المبتن عل «صرف وجود الملّف» و«الواحد لا بعينه». فالمجعول هاهنا واحدٌ، والتليف لا
يتعدّى كونه تليفاً واحداً متوجهاً لعنوانٍ صالح للانطباق عل كل فرد. فالغاية ه صدور الفعل من صرف وجود الملّف.

الوارد ف ركائز التقرير الثان صراحةً عل يبتن ه الخوئآية ال واحدة. ومبن وعليه، لا يسوغ عدّ هذين التقريرين وجهاً لعملة
«الأجود»، مفارقاً بذلك ما جاء ف «الفوائد».

مناقشة مبن «صرف الوجود من الملّفين»

ويرد عل هذا المبن ـ سواء ف تقريري الميرزا النائين أو ف صياغة المحقّق الخوئ ـ جملةٌ من المناقشات، نوجز أهمها فيما
:يل

١- العجز عن تفسير «امتثال الجميع» ف الواجبات القابلة للترار

إنّ الخصائص الثلاث المسلّمة للواجب الفائ ه: (أ) امتثال الجميع عند الفعل، (ب) عقاب الجميع عند الترك، (ج) سقوط
التليف بفعل البعض. ولئن نجح مبن «صرف الوجود» ـ إل حدٍّ ما ـ ف تبرير الخصيصتين الثانية والثالثة؛ إذ بترك الجميع

ليف. إالغرض فيسقط الت ستوفتفويت صرف الوجود فيعاقبون، وبفعل البعض يتحقّق صرف الوجود وي يصدق الاشتراك ف
أنّه يواجه معضلةً حقيقيةً ف تفسير الخصيصة الأول (امتثال الجميع)، ولا سيما ف الواجبات الفائية القابلة للترار، كصلاة



الميت.

فلو صلّ مائة شخصٍ عل ميتٍ واحد، لتحقّقت واقعاً مائة صلاة مستقلة ومائة امتثال. بينما يقتض منطق «صرف الوجود»
تحقيق صرف الوجود بما هو هو. وهذا يتناف تحقّقه بـ «أول صلاة» تقع، فلا يعود للصلوات التسعة والتسعين الأخرى شأنٌ ف

بوضوح مع الارتاز الفقه والعرف القاض بون كل صلاة من تلك الصلوات امتثالا لذلك الوجوب الفائ، وموجِبةً لاستحقاق
فرض «الصلاة الجماعية دفعةً واحدة» ف من حصر الامتثال ف (ّلام الشيخ الحلك) بعض التقريرات الثواب. وما ورد ف

«امتثالٍ واحد»، يصادم هذا الارتاز المتشرع الواضح الذي يرى ف الألف صلاة ألف فعل شرع وألف امتثال.

وبعبارة أخرى، إنّ مفهوم «صرف الوجود» يتحقّق بوجود «فردٍ واحد» من الطبيعة. والحال أنّنا ف مثل صلاة الميت بإزاء غرضٍ
«فائليف المستقلّة، كلّها معتبرةٌ شرعاً وموجبةٌ للثواب. والعرف يرى صدق عنوان «امتثال الت واحد، وامتثالاتٍ متعدّدة نوع

حتّ عل الصلوات اللاحقة لتحقّق الفرد الأول. ومن هنا، تبدو نظرية «صرف الوجود من الملّفين» قاصرةً عن تقديم تفسيرٍ
مقنع لـ «امتثال الجميع»، خصوصاً ف الواجبات القابلة للترار.

٢- تصحيح مراد الميرزا من «صرف الوجود» وتقييم نقد الأصفهان

ناقش المحقّق الأصفهان مبن الميرزا النائين، عبر إرجاع «صرف الوجود» إل أحد المعان الثلاثة الاصطلاحية ف الأصول
(ناقض العدم المطلق، أول الوجودات، اللابشرط القسم)، وانته إل إبطالها جميعاً. بيد أنّ التحقيق يقتض القول بأنّ المحقّق

النائين ـ وتبعه المحقّق الخوئ ـ لم يريدا ف هذا المقام أياً من تلك المعان الفنية الثلاثة، بل كان مرادهما أمراً أبسط وأقرب للفهم
العرف، وهو «صرف الوجود ف قبال مطلق الوجود». وقد صرح الميرزا بذلك ف «أجود التقريرات»:

الغرض من المأمور به تارةً يترتّب عل صرف وجود الطبيعة وأخرى عل مطلق وجودها... .

ومؤدى هذا البيان أنّه ف «مطلق الوجود»، ينظر التليف إل تثير مصاديق الطبيعة قدر الإمان والقدرة. أما ف «صرف
،فائالواجب ال معه مجال الإلزام. وف ل به الغرض وينتفتحقّق فردٍ واحدٍ من الطبيعة، يتحص إل ليف ناظرالوجود»، فالت

يذهب العلمان إل أنّ الغرض قد تعلّق بـ «صرف وجود صدور الفعل من الملّفين»، لا بـ «مطلق وجوده». وعليه، فإنّ إشالات
المحقّق الأصفهان المستندة إل المعان الفنّية لـ «صرف الوجود»، قد لا تون واردةً بدقّة عل المراد الواقع للميرزا.

ومع ذلك، وحتّ لو تنزلنا وقبلنا بهذا المعن المبسط (صرف الوجود قبال مطلق الوجود)، تظل معضلة تفسير «امتثال الجميع»
ف الواجبات الفائية القابلة للترار قائمةً ومستحمة. فالنقض من زاوية «الامتثالات المتعدّدة» و«الارتاز العرف» يبق وارداً،

.وإن اندفعت المناقشات اللفظية حول تعريف «صرف الوجود» الأصول

٣- الإشال العرف وإشالية البعث والانبعاث

وثمة نتةٌ أخرى جديرةٌ بالاعتبار وه أنّه ف باب الأوامر، لا يف وضوح «الملّف به» فحسب، بل لا بدّ من تعين «الملّف»
أيضاً بحدٍّ يجعله واضحاً لدى العرف المخاطَب. فالتعابير من قبيل «الملّف هو صرف الوجود من الملّفين» أو «أحد الملّفين
لا بعينه»، إذا ما بقيت حبيسة التحليل الثبوت المجرد، فإنّها تبدو قاصرةً عن تحقيق «البعث والانبعاث» ف الذهنية العرفية. وقد
قرر الأصوليون قاعدةً مفادها «أنّ الغرض من البعث هو انبعاث الملّف»،[6] ومقتضاها أن يون البعث والأمر مصوغاً بيفية

تجعل الانبعاث أمراً معقولا وقابلا للتشخيص لدى الملّف.

فلو قيل: «إنّ البعث متعلّق بأحد الملّفين عل وجه البدلية»، أو «إنّ الملّف هو صرف وجود الملّفين»، لثار ف مقام الفهم



العرف للخطاب تساؤل جاد: كيف ينبعث الملّف الذي لا يرى نفسه مخاطباً بالخصوص؟ بينما لو جاء الخطاب بصيغته العرفية
البسيطة: «دفن الميت واجب، وهذا الخطاب متوجه إل جميع الملّفين»، لوجد كل ملّفٍ نفسه مشمولا بالخطاب، ولتحقّق

الانبعاث العرف المطلوب. وحت مع التنازل عن مبن الانبعاث، تبق الملاحظة قائمة. إنّ الهيل الثبوت الذي يعسر عل العرف
إدراكه بيسر، أو يتعذّر صبه ف قالب خطابٍ عرف مألوف، يبدو بعيداً عن القبول ف مقام تفسير الخطابات الشرعية وتحليلها.

مبن العلامة الحلّ وتأييد نظرية المحقّق البروجردي

ف قبال نظرية «صرف الوجود من الملّفين»، يبرز مبن آخر ـ تبنّاه المحقّق البروجردي وجمع من المتأخرين ـ يجعل مناط
الفرق بين الواجب العين والفائ، لا ف «الملّف»، بل ف «الملّف به» وف دخالة قيد المباشرة وعدمها. ومن الجدير بالذكر

أنّ جذور هذا التحليل تمتدّ إل كلمات العلامة الحلّ (قدس سره)، حيث عرف الواجب الفائ بقوله:

البحث الثالث: ف الواجب عل الفاية. وهو: كل فعل تعلّق غرض الشارع بإيقاعه لا من مباشرٍ معين. وهو واقع، كالجهاد، وهو
واجب عل الجميع و يسقط بفعل البعض، لاستحقاقهم أجمع الذم و العقاب لو تركوه، و لا استبعاد ف إسقاط الواجب بفعل

الغير... .[7]

وتستفاد من هذه العبارة نات مفتاحية بجلاء: ١- أنّ غرض الشارع متعلّق بأصل وقوع الفعل، لا بمباشرة فاعل معين. ٢- أنّ هذا
النحو من الواجب واقع ف الشريعة (كالجهاد والدفن والصلاة عل الميت). ٣- أنّه واجب عل جميع الملّفين. ٤- أنّه يسقط عن

الباقين بفعل البعض. ٥- أنّه لا استبعاد ف سقوط الواجب بفعل الغير.

وهذا هو عين المحور الذي شدّد عليه المحقّق البروجردي. حيث يرى أنّ الواجب العين يتقوم بأخذ قيد المباشرة الشخصية
للملّف ف الملّف به. فقوله: «أقيموا الصلاة» يعن أنّ كل ملّف مأمور بإتيان الصلاة مباشرةً عن نفسه. بينما ف الواجب

الفائ، لا مدخلية لقيد المباشرة ف الغرض. فقوله: «ادفنوا الميت المسلم» يعن أنّ دفن الميت، بما هو دفن، مطلوب، سواء
باشره هذا الفرد أو ذاك. فالتليف ثابت عل جميع الملّفين بنحو الاستغراق، ولن الملّف به هو الطبيعة المطلقة للفعل،

المجردة عن قيد الصدور عن الفاعل الخاص. فبمجرد قيام أحدهم بالفعل، تتحقّق تلك الطبيعة المطلوبة خارجاً، ويستوف الغرض
دخالة المباشرة ف المحقّق البروجردي ـ القائل بالفرق ف ذا، يتّضح أنّ مبنالواحد، فيسقط الوجوب عن الآخرين تبعاً. وه

الملّف به، مع ثبوت الوجوب الاستغراق للجميع ـ له جذور عريقة ف كلام العلامة الحلّ، وإن كان من المحتمل استقلال
البروجردي ف الوصول إليه.

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

----------------------
[1]‐ ‏نائین، محمدحسین، «فوائد الاصول‏»، با محمد عل کاظم خراسان، ج 1، ص 235.

[2]‐ ‏نائین، محمدحسین، «أجود التقریرات»، با ابوالقاسم خوی، ج 1، ص 187.
[3]‐ ‏نائین، محمدحسین، «التقريرات الأصولية»، با حسین بن عل حل، ج 2، ص 80-79.

[4]‐ ‏خوی، ابوالقاسم، «محاضرات ف أصول الفقه»، با محمد اسحاق فیاض، ج 4، ص 57-55.
[5]‐ المـقرر: ولهذا، فإنّ تعبيراً من قبيل «أنّ الآخرين ليسوا موضوعاً لأي تليفٍ فعل منذ البدء»، لو أخذ عل إطلاقه، لان

منافياً لتصريح المحقّق الخوئ باستحقاق الجميع للعقاب ف فرض الترك. بل لا بدّ من تفسيره بدقّة ضمن إطار «الواحد لا بعينه
الصادق عل هذا وذاك»، حيث يون كل فردٍ مصداقاً صالحاً لتوجه الخطاب والعقوبة، لا أنّه خارج عن دائرتهما بالمرة.

[6]‐ ‏خوی، محاضرات ف أصول الفقه، ج 3، ص 55.
[7]‐ ‏علامه حل، حسن بن یوسف، «تهذیب الوصول إل علم الأصول»، ص 109.



--------------------------
المصادر

‐ خوی، ابوالقاسم، محاضرات ف أصول الفقه، محمد اسحاق فیاض، ۵ ج، قم، دارالهادی، 1417.
‐ علامه حل، حسن بن یوسف، تهذیب الوصول إل علم الأصول، لندن، مؤسسة الامام عل (عليه السلام)، 1380.

‐ نائین، محمدحسین، أجود التقریرات، ابوالقاسم خوی، ۲ ج، قم، مطبعة العرفان، 1352.
‐ ———، فوائد الاصول‏، محمد عل کاظم خراسان، ۴ ج، قم، جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376.

‐ ———، التقريرات الأصولية، حسین بن عل حل، ۶ ج، قم، مرکز مدیریت حوزههای علمیه، 1446.


