
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب التعیین و التخییری »

بتاريخ 09 شعبان 1447

الواجب التعیین و التخییری
الجلسة 67 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

 
محصل البحث المتقدّم

استعرضنا ف البحث السابق المسلين اللذين طرحهما المحقّق النائين (قُدّس سره) ف تصوير حقيقة الواجب الفائ، وموقع
مبن السيد الخوئ (رحمه اله) منهما تبنّياً ونقداً. فف «فوائد الأصول»، ذهب الميرزا إل أنّ الخطاب ف الواجب الفائ متوجه

«عدّ «بدلافردٍ ي لّف، إلا أنَّ كلم ة كلذم عل أنّ الوجوب مجعول ة». وهذا يعنوجه البدلي جميع الآحاد والأشخاص عل» إل
عن الآخر ف مقام الامتثال. وبناء عل هذا التحليل، لو تواطأ الجميع عل الترك، لصدق عل كل واحد منهم أنّه ترك الواجب «لا

إل بدل»، فيون الجميع عصاةً. ولو قاموا بالامتثال دفعةً واحدة، فقد أت كل واحدٍ منهم بالمأمور به، ويستحقّون الثواب جميعاً.
فالملّف ‐ بحسب هذا التصوير ‐ هو العموم، ولن لا بنحو الاستقلال كما ف الواجب العين، بل بنحو البدلية. وأما ف «أجود

التقريرات»، فقد عدل المحقّق النائين عن ذلك، وبن تصويره عل توجيه الوجوب نحو «صرف وجود الملّف»، أي أنّ التليف
متوجه إل «واحدٍ لا بعينه» (أحد الملّفين لا بعينه). وملاك التفرقة ‐ عنده ‐ يمن ف الغرض. فإن تعلّق الغرض بصدور الفعل

من «مطلق وجود الملّفين» كان الوجوب عينياً، وإن تعلّق بصدوره من «صرف الوجود» كان كفائياً. وحينئذٍ، وبمجرد فعل
أحدهم، يتحقّق الغرض، ولا يبق مجال لامتثال الآخرين لانتفاء الموضوع (وهو الواجب اللزوم). وقد ارتض السيد الخوئ هذا

المسلك (مسلك الأجود) وعدّه التصوير الفن الصحيح، مقايساً إياه بالواجب التخييري، بفارق أنّ «الواحد لا بعينه» ف التخييري
مصبه المتعلَّق، وف الفائ مصبه الموضوع (الملّف). ويرد عل هذا المبن ‐ ولا سيما ف مثل الصلاة عل الميت حيث تتعدّد

الأفعال والامتثالات المستقلّة ‐ أنّ إرجاع الواجب إل «صرف وجود الملّف» قاصر عن تفسير «امتثال الجميع» واستحقاقهم
لتعدّد الثواب؛ إذ إنّ صرف الوجود يتحقّق بأول وجود، والوجودات المتأخّرة عنه رتبةً (أو المقارنة له) تُعدّ لغواً، مع أنّ المرتز

العرف يراها امتثالا للوجوب نفسه. مضافاً إل أنّ حمل «صرف الوجود» عل معناه الفن الدق (ناقض العدم أو اللابشرط
يبق والامتثال ال العرفالبسيط (مقابل مطلق الوجود)، فإنّ الإش المعن لنا إللو تنز لا ينسجم مع مراد الميرزا، وحت (القسم

قائماً. وف قبال ذلك، نجد مسلك السيد البروجردي (رحمه اله) ‐ وجذوره ف كلمات العلامة الحلّ ‐ الذي يرى أنّ الفارق
الجوهري بين الواجب العين والفائ يمن ف «الملّف به» لا ف «الملّف». فف العين، اخذ قيد الصدور من نفس الملّف

(قيد المباشرة) ف المطلوب، أما ف الفائ فمطلوب الشارع هو «نفس طبيعة الفعل» من دون تقيد بفاعل خاص. وعليه،
فالوجوب ينحل استغراقياً عل جميع الملّفين، لن المتعلّق ف جميع الخطابات واحد. فإذا صدر الفعل من أي ملّف كان،

تحقّق الغرض الواحد، وسقط التليف عن الباقين لحصول المطلوب، دون حاجة لتلّف افتراض «ملّف واحد لا بعينه».

مبن السيد البروجردي: الفارق ف «الملّف به» لا «الملّف»

خلافاً للمشهور بين الأصوليين الذين التمسوا الفارق الجوهري بين الواجبين العين والفائ ف ناحية «الملّف»، فقد ذهب
السيد البروجردي (أعل اله مقامه) إل أنّ محور التمايز يمن ف «الملّف به» وكيفية دخل قيد «المباشرة» ف الغرض

:بالبيان التال رانه الفاضل اللنتلميذه المرحوم آية ال ر هذا المبنوقد قر .المولوي

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2294
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


إنّ الفرق بين الواجب العين والواجب الفائ يرتبط بالملّف به. فف الواجب الفائ لا مدخلية لقيد المباشرة، بخلاف الواجب
العين حيث يون لهذا القيد دخالة. فمثلا قوله: (أقيموا الصلاة) المتفّل لبيان الواجب العين، مفاده: يجب عليم أيها الملّفون

جميعاً أن تأتوا بصلاة اليومية مباشرةً (بأنفسم). وأما ف قوله: (ادفنوا الميت المسلم) المتفّل لبيان الواجب الفائ، فلا مدخلية
للمباشرة ف المأمور به، وإن كان الملّف بدفن الميت هو جميع أفراد الملّفين.[1]

وتأسيساً عل ذلك، يون المطلوب ف الواجب العين هو «طبيعة الفعل مقيدةً بصدورها من هذا الشخص»، أي أنّ لصدور الفعل
من نفس هذا الملّف دخلا ف الغرض. بينما المطلوب ف الواجب الفائ هو «نفس الطبيعة المطلقة غير المقيدة بصدورها عن
شخصٍ خاص»، بمعن أنّه لا تفاوت من حيث الغرض بين صدور الفعل من هذا الفاعل أو ذاك، فالمهم هو تحقّق أصل الطبيعة

ف الخارج.

ومع ذلك، فإنّ التليف ف الواجب الفائ يتوجه بنحوٍ استغراق إل عهدة جميع الملّفين. فالتليف متوجه إل كل واحدٍ منهم
لّف به هالم وهذه الوحدة ف .(الطبيعة المطلقة وه) اليف المتعدّدة حقيقةٌ واحدةجميع هذه الت لّف به فإلا أنّ الم ،مستقلا
المنشأ لسقوط جميع التاليف عند تحقّق امتثالٍ واحد. وعل ضوء هذا التصوير لمبن السيد البروجردي، ننتقل الآن لاستعراض

الإشالات الثلاثة الت أوردها الأستاذ المعظّم آية اله الوحيد الخراسان (دام ظلّه) عل هذا المبن ومناقشتها.

الإشالات الثلاثة للأستاذ الوحيد الخراسان عل مبن المحقّق البروجردي

وقد أورد شيخنا الأستاذ، آية اله الوحيد الخراسان (دام ظلّه) ف كتابه (تحقيق الأصول) ‐ ذيل بحث الواجب الفائ ‐ ثلاثة
:ح قائلاد البروجردي، حيث صرتقرير السي ة علالاتٍ جوهريإش

وجوه الإشال...

الأول: النقض بالواجبِ التخييري، حيث ذهب إل أنّ الواجب فيه هو الواحدُ المردد… فيقال له: أي فرقٍ بين ترديدِ المتعلّق و
ة لا تقبلالعقلي امالبعث… و الأح له، و ما كان كذلك فلا يقبل د لا وجودالمناط، و هو أنّ المرد وحدة ترديدِ الموضوع؟ لوضوح

التخصيص.

و الثان: إنّه لا يعقل تقييدُ المعلولِ بصدوره عن علّته، فالحرارةُ تصدر من النار، و إذا صدرت لا يعقل تقييدها بالصدور عن النار،
بل إنّها تصدر عنها ثم تتّصف بالصدور. فهذه مقدّمة. و مقدّمة اخرى: إنّ الإرادةَ التشريعيةَ من المول إنّما تتعلّق بما تتعلّق به

الإرادةُ التوينيةُ من العبد.

الواجب، فلو كان الواجب لّف، لأنّ إرادته علّةٌ لتحقّقالم عن إرادة الواجبِ بصدوره انِ اشتراطإم ما ذُكر يتّضح عدم عل و بناء
التشريعية الإرادة تعلّق عقلمعقول، فلا ي لّف لزم اشتراطُ المرادِ بصدوره عن الإرادة، و هذا غيرالم عن إرادة مشروطاً بصدوره

به… و الحاصل: إنّ الإرادةَ تتعلّق بالصلاة لا بالصلاة الصادرة عن الإرادة…

زيدٍ ه عل الواجبة لاةكونِ الص إل خاص، يرجع عن فاعل بصدوره عبارةٌ عن الواجبِ المشروط العين فقولُه بأنّ الواجب
الصلاةَ المقيدةَ بصدورها عن إرادته… و لما كان هذا المحقّق من القائلين بأنّ التقابل بين الإطلاقِ و التقييدِ من قبيل العدم و

الملة، فإنّه إذا استحال التقييدُ ـ كما ذكرنا ـ يستحيل الإطلاق. فما ذكره ف تصويرِ الواجبِ الفائ و فَرقه عن العين ساقط.

و الثالث: إنّ الغرض ف الواجبِ الفائ واحدٌ لا متعدِّد، و قد صرح بذلك أيضاً، و مع وحدته يستحيل تعدُّد الواجب، فقوله بتعدُّدِ



الوجوبِ عل عددِ أفرادِ الملّفين غير صحيح.[2]

:اً كما يلالات الثلاثة وصياغتها منهجين تلخيص هذه الإشوتحقيقاً للمطلب، يم

١- النقض بالواجب التخييري

وحاصله: إن كان الترديد ف ناحية الموضوع (الملّف) ف الواجب الفائ ممتنعاً عقلا، لزم أن يون الترديد ف ناحية المتعلّق
(الواجب التخييري) ممتنعاً أيضاً. وذلك لوحدة المناط العقل، وهو أنّ «المردد لا وجود له ف الخارج»، وما لا وجود له لا يصلح

أن يون متعلّقاً للبعث والتحريك. وحيث إنّ الأحام العقلية آبيةٌ عن التخصيص، فلا وجه للتفيك بين الموردين.

٢- استحالة تقييد المعلول بصدوره عن علّته

وحاصله: إنّ تعريف الواجب العين بأنّه «المقيد بالصدور عن فاعل خاص» يؤول ف التحليل الدق إل اشتراط الفعل
(المطلوب) بصدوره عن إرادة الملّف. وبما أنّ إرادة الملّف ه العلّة التوينية لتحقّق الفعل، فإنّ هذا الاشتراط يستلزم دوراً
محالا، أو جعل الشء علّةً لنفسه؛ إذ يصير المطلوب متوقّفاً عل صدوره عن الإرادة، والإرادة متوقّفة عل المطلوب (بوصفها

محركاً). وحيث إنّ التقابل بين الإطلاق والتقييد هو تقابل «العدم والملة»، فإنّ استحالة التقييد تستلزم عقلا استحالة الإطلاق.
وعليه، ينهار الركن الأساس الذي شيد عليه السید البروجردي تفريقه بين الواجب العين (المقيد) والواجب الفائ (المطلق).

٣- التناف بين وحدة الغرض وتعدّد الوجوب

وحاصله: إنّ الغرض ف الواجب الفائ واحدٌ بلا ريب. ومع وحدة الغرض، لا يعقل ثبوتاً تعدّد الوجوبات وانحلالها بعدد أفراد
الملّفين، لاستحالة صدور المعلول الواحد إلا من علة واحدة (أو انتهاء العلل المتعددة إل مسبب واحد شخص). وعليه، فالقول

بالوجوبات الاستغراقية المتعدّدة ف الفائ لا ينسجم مع وحدة الملاك والغرض. وف ما يل، نشرع ف تقييم هذه الإشالات
.المحقّق البروجردي وما يقتضيه التحليل الفن مبن عل والإجابة عنها بناء

تقييم الإشال الأول: النقض بالواجب التخييري

يرتز الإشال الأول عل مصادرة مفادها أنّ المحقّق البروجردي (قُدّس سره) يلتزم ف باب الواجب التخييري بتعلّق التليف بـ
«الواحد المردد»، ف حين أنّه بن ف الواجب الفائ عل استحالة ذلك. والتحقيق، أنّنا بالرجوع إل الآثار الأصولية للمحقّق

البروجردي ‐ ولا سيما (نهاية الأصول) ‐ لا نجد بحثاً مستقلا منقّحاً حول الواجب التخييري، كما لا نعثر عل نصٍ صريح يشف
‐ من صريح كلماته، فإنّ هذا النقض يظل إحراز التزامه بهذا المبن د» هناك. ومن هنا، فما لم يتمعن تبنّيه لمقولة «الواحد المرد

ية للمحقّق. ف واقعه ‐ إشالا فرضياً (عل نحو القضية الشرطية)، لا تناقضاً محرزاً ف المنظومة الفر

وببيانٍ آخر، إنّ هذا الإشال لا يتوجه إل صميم مبن المحقّق البروجردي ف الواجب الفائ بقدر ما هو تنبيه وتحذير من أنّه
«لو» التزم ف الواجب التخييري بمبن يخالف نفيه لـ «الفرد المردد»، لتعسر الجمع بين الموردين. أما مع عدم إحراز ذلك

يته ف المقام. وعليه، فلا يعدّ الإشال الأول إشالا حاسماً ف مقام إبطال مبن المحقّق المبن، فلا ينهض الإشال لتضعيف نظر
البروجردي.

الجواب عن الإشال الثان: الخلط بين التوين والتشريع وسوء فهم محل التقييد



ارتز الإشال الثان عل مقدّمتين: الأول، استحالة تقييد المعلول تويناً بـ «صدوره عن علّته». والثانية، أنّ متعلّق الإرادة
التشريعية للمول هو بعينه متعلّق الإرادة التوينية للعبد. وبناء عليه، زُعم أنّ تعريف الواجب العين بـ «الفعل المقيد بصدوره عن
فاعل خاص» يؤول إل «المعلول المقيد بصدوره عن علّته»، وهو محال. ومع فرض تقابل العدم والملة، تسقط القسمة الثنائية

يتين: بين العين (المقيد) والفائ (المطلق). وف مقام النقض عل هذا الإشال، نُثير ملاحظتين جوهر

١- عدم جواز سراية القواعد التوينية إل التشريع بلا واسطة

ل مباشر ‐ إلة ‐ بشوينية التة للعبد، وسحب قواعد العلّية والمعلوليوينيالإرادة الت عل ة للمولإنّ قياس الإرادة التشريعي
فضاء التشريع الاعتباري، قياس مع الفارق. فالبحث ف التشريع يدور مدار كيفية «لحاظ الغرض» و«جعل البعث»، لا حول البنية

للنار ف دة بصدورها عن النار» معلولاد امتناع «أخذ الحرارة المقيومجر .العالم الخارج ة القائمة بين الإرادة والفعل فالعلي
التوين، لا يستلزم امتناع أن يقول المول ف مقام التشريع: «إنّ غرض لا يستوف إلا بصدور هذه الطبيعة من هذا الشخص

بخصوصه». فالتشابه اللفظ بين «الإرادة» ف المقامين لا يسوغ الخلط بين الأحام الفلسفية والاعتبارية.

٢- محل التقييد ف كلام المحقّق البروجردي: غرض المول لا ذات فعل العبد

إنّ ما يرم إليه المحقّق البروجردي ليس دعوى أنّ فعل العبد ‐ بما هو معلول لإرادته ‐ مقيد بصدوره عن الإرادة، بل مراده أنّ
غرض المول ف الواجب العين قد لوحظ بنحوٍ تون فيه خصوصية صدور الفعل من هذا الفاعل المحدّد دخيلةً ف الملاك. بينما
ف الواجب الفائ، يتعلّق الغرض بصرف تحقّق الطبيعة ف الخارج، عارياً عن قيد الخصوصية الفاعلية. وبعبارة أدق، إنّ موطن

التقييد هو عالم الغرض والملاك، وهذا أجنب تماماً عن مسألة «تقييد المعلول بعلّته» ف التوين. فالملّف حين يهم بالامتثال،
إنّما يريد «الصلاة»، لا «الصلاة المقيدة بصدورها عن إرادته»، ولم يقل المحقّق البروجردي بخلاف ذلك. إنّما النزاع ف عالم

الجعل: هل لاحظ المول الغرض بحيث لا ينفكّ عن صدوره من زيد (العين)، أم لاحظه بنحو اللابشرط بالنسبة للفاعل (الفائ)؟
وعليه، فإنّ الاستحالة المدّعاة ف عالم التوين لا تنطبق عل مدع المحقّق البروجردي، ولا تسري إل ساحتَ الجعل والاعتبار

بهذا النحو. وبذلك يتّضح أنّ الإشال الثان ‐ المبتن عل هذا الخلط وسوء الفهم ‐ لا يرد عل المبن المختار.

الجواب عن الإشال الثالث: إمان الجمع بين وحدة الغرض وتعدّد الوجوب

وأما الإشال الثالث، فحصيلته دعوى الاستحالة ف الجمع بين «وحدة الغرض» (حيث إنّ الغرض من تجهيز الميت هو الدفن،
وهو واحد لا يتعدّد بتعدّد الأفراد) وبين «تعدّد الوجوب» بتعدّد الملّفين. وقد استند المستشل إل أنّ المحقّق البروجردي نفسه

الجواب يبتن اك بينهما؟ والتحقيق فيف يلتزم هنا بالانفمواضع أخرى بالملازمة بين تعدّد الوجوب وتعدّد الغرض، ف ف قد أقر
عل التمييز الدقيق الذي أسسناه آنفاً حول دخالة المباشرة (الفاعل) ف الغرض وعدمها.

أولا، ف موارد الواجب العين، حيث يون صدور الفعل من نفس الملّف (المباشر) قيداً دخيلا ف الغرض المولوي، فإنّ جعل
الوجوب بنحو الانحلال والاستغراق عل جميع الأفراد يستلزم بالضرورة تعدّد الأغراض بتعدّد الملّفين؛ إذ كل فعل صادرٍ من

ملّفٍ يمثّل استيفاء لملاكٍ مستقل يخصه. وهنا تصح الملازمة بين تعدّد الوجوب وتعدّد الغرض.

ثانياً، أما ف الواجب الفائ، حيث لا خصوصية للفاعل، ويون الغرض قائماً بـ «صرف وجود الطبيعة» بغض النظر عمن
صدرت منه (كأصل تحقق دفن الميت أو الصلاة عليه)، فإنّ الغرض واحدٌ نوع. وف هذا الفضاء، لا مانع ثبوتاً من توجيه

الخطاب بنحو القضية الحقيقية المنحلّة إل وجوبات استغراقية تستوعب ذمم جميع الملّفين، فيون «التليف» متعدّداً بتعدّد
الأفراد، و«الملّف به» واحداً بالذات والاعتبار، ويون هذا الواحد هو المحقّق للغرض الواحد.



زه عللّفين» (من جهة انحلال الخطاب وتنجناحية «أشخاص الم ملحوظٌ ف فائالواجب ال إنّ التعدّد ف ،ة أدقفني وبعبارة
كل فرد)، بينما الوحدة ملحوظةٌ ف ناحية «سنخ المطلوب» والغرض المترتّب عليه. وهذان اللحاظان قابلان للجمع ف عالم

الجعل والاعتبار ما دام الفاعل لا دخالة له ف الملاك. وعليه، فإنّ دعوى الملازمة المطلقة بين «وحدة الغرض» و«وحدة
الوجوب» غير تامة؛ إذ ه صادقة فقط فيما إذا كان الفاعل مقوماً للغرض (كما ف العين)، ولا تصدق فيما إذا كان الغرض
متمحضاً ف أصل الفعل (كما ف الفائ). وبسقوط هذه الملازمة، يرتفع الإشال الثالث، ويستقيم مبن المحقّق البروجردي

.فائتصوير الواجب ال ف (هقدّس سر)

خاتمة المطاف ف تقييم الإشالات الثلاثة

ومما تقدّم من البيانات التحليلية، يتّضح جلياً حال الإشالات الثلاثة وموقعها من الصحة. فالإشال الأول (النقض بالواجب
التخييري) قاصر عن إحداث التهافت المدّع، وذلك لعدم إحراز مبن مستقل للمحقّق البروجردي ف باب الواجب التخييري

قياس التشريع عل كما أسلفنا ‐ عل ‐ مبتن ال الثاند فرضٍ لا واقع له. والإشال مجرالإش يباين ما التزم به هاهنا، فيبق
التوين، والخلط ف تحديد «مصب التقييد» (باعتبار أنّه ف غرض المول لا ف ذات الفعل)، ومعه فلا يرد الإشال عل صميم
المبن المختار. وأما الإشال الثالث، فهو مندفع بالتفيك بين مقام «دخل الفاعل ف الغرض» و«عدمه»، وهو التفيك الذي
يصحح ‐ ثبوتاً ‐ الجمع بين «تعدّد الوجوب» و«وحدة الغرض» ف الواجب الفائ. وعليه، فالنتيجة الت ننته إليها ه «أنّ

تبيين الفارق الجوهري ف (ه مقامهال أعل) المحقّق البروجردي قادحاً لإبطال مبن دليلا الات الثلاثة لا ينهضشيئاً من هذه الإش
.«فائوال بين الواجبين العين

الثمرة المترتّبة: جريان أصالة الإطلاق عند الشكّ

وقد نبه تلميذه المرحوم آية اله الفاضل اللنران (رضوان اله عليه) عل ثمرة عملية بالغة الأهمية تترتّب عل هذا المبن، وتظهر
تعاكس تماماً ما ذهب إليه المحقّق الخراسان نتيجة ة، حيث تقودنا إلفائية والمقام الشكّ ودوران الأمر بين العيني اً فجلي

(صاحب الفاية). فقد جاء ف تقريراته ما محصله:

إنّ كثيراً من الأعلام يرون أنّه إذا احرز أصل الوجوب وتردد الأمر بين كونه عينياً أو كفائياً، فالمتعين هو الحمل عل «الواجب
الفائ». ومستند هذا القول ‐ بناء عل المسلك المختار (وهو الاحتمال الخامس ف تصوير الواجب الفائ) ‐ يمن ف أنّ

الواجب العين يتقوم بدخالة قيد «المباشرة» ف الغرض، بينما الواجب الفائ لا مدخلية للمباشرة فيه. وعليه، فالشكّ ف العينية
أصالة الإطلاق ف المطلوب. ومن الواضح أنّ مقتض اعتبار «قيد المباشرة» وعدمه ف الشكّ ف واقعه إل ة يرجع ففائيوال
مثل هذا المورد هو نف القيد المشوك (المباشرة)، فتثبت بذلك الفائية؛ لأنّ الفائ هو الفاقد للقيد، والعين هو المشتمل عليه.

وهذا التحليل يقف ف مقابل ما قرره المحقّق الخراسان (قدّس سره) ف (الفاية)، حيث ذهب إل أنّ مقتض أصالة الإطلاق هو
الحمل عل «العينية». وذلك انطلاقاً من تصوره بأنّ العينية تمثّل الإطلاق (أي أنّ الوجوب ثابت عليك سواء فعل الغير أم لا)، بينما

الفائية تشتمل عل تقييد (أي أنّ الوجوب مشروط بعدم فعل الغير، أو يسقط بفعله). وقد ناقشنا مقالة الآخوند ف محلّها وأثبتنا
عدم كفاية أصالة الإطلاق لإثبات العينية من تلك الجهة.[3]

وخلاصة الثمرة أنّه بناء عل مسلك المشهور (والآخوند)، يون الواجب العين هو «المطلق» (بالنسبة لسقوط التليف بفعل
الغير)، والواجب الفائ هو «المقيد» (بقيد عدم فعل الغير). فمقتض الإطلاق عند الشكّ هو العينية. وأما بناء عل مبن المحقّق
البروجردي، فإنّ الأمر ينعس؛ إذ الواجب العين هو «المقيد» (بون الملّف به مشروطاً بصدوره عن نفس الفاعل)، والواجب

تقييد الغرض بفاعل الشكّ ف فالشكّ يرجع إل .(ون الغرض متعلّقاً بنفس الطبيعة بلا قيد المباشرةل) «هو «المطلق فائال



خاص، ومقتض أصالة الإطلاق ف ناحية الغرض والملّف به هو نف هذا القيد، مما ينتج القول بالفائية. وهذا يتّضح كيف أنّ
الاختلاف ف محور التحليل (هل هو ف الملّف أم الملّف به) يترك أثره المباشر والجوهري عل النتيجة الأصولية ف مقام

الإثبات وإجراء أصالة الإطلاق.

فائتقسيمات الواجب ال ف ة الإمام الخميننظري

وف سياق تعميق البحث، طرح السيد الإمام الخمين (قُدّس سره) رؤيةً تحليليةً لتصوير الواجب الفائ، تعتمد عل استقراء
موارده وتنوعها، مما يفتح أفقاً جديداً للمحاكمة بين المسالك المتقدّمة وتطبيقها عل المصاديق الخارجية. فقد أفاد (أعل اله

مقامه) ف تحقيقه:

إنّ للفائ صوراً:

منها: ما لا يمن له إلا فرد واحد، كقتل المرتدّ.

ومنها: ما يمن، وحينئذ:

تارة: يون المطلوب فيه فرداً من الطبيعة، وأخرى: يون صرف وجودها.

فعل الأول: إما أن يون الفرد الآخر مبغوضاً، أو لا يون مبغوضاً ولا مطلوباً.[4]

وتأسيساً عل هذا التحقيق، ينحل الواجب الفائ إل الأقسام التالية:

1- ما لا يقبل الترار: وهو الفعل الذي لا يمن تحقّقه ف الخارج إلا مرةً واحدةً نسبةً إل موضوعه، كقتل المرتدّ. فإنّه إذا قُتل،
انتف الموضوع واستحال ترار القتل.

2- ما يقبل الترار: كالصلاة عل الميت ونظائرها، وهذا بدوره ينقسم إل صورتين:

أ. أن يون المطلوب «فرداً واحداً من الطبيعة» لا غير. وحينئذٍ، فإنّ الأفراد الزائدة (الت يأت بها الآخرون) إما أن تون مبغوضةً
للمول، وإما أن تون لا مبغوضة ولا مطلوبة (لغو).

ب. أن يون المطلوب «صرف وجود الطبيعة»، بمعن أنّ كل فردٍ من أفراد الطبيعة يقع مصداقاً للمطلوب، ويحقق نحو فاعلية
ف الغرض.

وعل ضوء هذه التقسيمات الدقيقة، يتاح لنا أن نطرح التساؤلات المحورية التالية للمقارنة بين المسالك: ف أي صورة من هذه
الصور ينسجم مسلك المحقّق النائين والسيد الخوئ (إرجاع الواجب إل صرف وجود الملّف أو الواحد لا بعينه) مع الارتاز

العرف والنصوص الشرعية؟ وف أيها يمتلك مسلك المحقّق البروجردي (الوجوب الاستغراق عل الجميع المتعلّق بصرف وجود
الطبيعة) القابلية الأتم عل تفسير الظواهر الفقهية، كامتثال الجميع دفعةً، وسقوط التليف، واستحقاق الثواب والعقاب؟ إنّ هذه

.فائتحليل حقيقة الواجب ال ة والانتخاب بين المسالك فالتساؤلات تمثّل المدخل الرئيس للمقارنة النهائي



و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

------------------------
[1]‐ ‏فاضل موحدی لنران، محمد، «اصول فقه شیعه»، با محمود مل اصفهان و سعید مل اصفهان، ج 5، ص 196.

[2]‐ ‏حسین میلان، عل، «تحقیق الأصول عل ضوء أبحاث آیة اله العظم الوحید الخراسان مد ظله»، ج 3، ص 357-356.
[3]‐ ‏فاضل موحدی لنران، اصول فقه شیعه، ج 5، ص 197-196.

[4]‐ ‏خمین، روح اله، «مناهج الوصول إل علم الأصول‏»، ج 2، ص 94-93.

--------------------------
المصادر

‐ حسین میلان، عل، تحقیق الأصول عل ضوء أبحاث آیة اله العظم الوحید الخراسان مد ظله، ۹ ج، قم، مرکز الحقائق
الإسلامیة، 1428.

‐ خمین، روح اله، مناهج الوصول إل علم الأصول‏، ۲ ج، قم، موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415.
‐ فاضل موحدی لنران، محمد، اصول فقه شیعه، محمود مل اصفهان و سعید مل اصفهان، ۱۰ ج، قم، مرکز فقه ائمه

اطهار (ع)، 1381.


