
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب التعیین و التخییری »

بتاريخ 14 شعبان 1447

الواجب التعیین و التخییری
الجلسة 69 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

 
محصل البحث المتقدّم

ية التحليلية الت شيدها الإمام الخمين (قدّس سره) حول حقيقة الواجب الفائ، وما كنّا قد استعرضنا ف البحث المنصرم النظر
ألحق بها من تنقيح وتميل ف كلمات المحقّق الفاضل اللنران (رضوان اله عليه). وقد انطلق الإمام (قدّس سره) من نف وحدة
الصورة الثبوتية للواجب الفائ، مثبِتاً تعدّد صوره وتمايزها ف أربعة أنحاء: ١) ما تون طبيعة المأمور به فيه غير قابلة للترار
(كقتل المرتدّ، وساب النب، ودفن الميت الواحد). ٢) ما تون قابلةً للترار، إلا أنّ المطلوب فرد واحدٌ والزائد مبغوض. ٣) ما
تون كذلك، إلا أنّ الزائد لا مطلوب ولا مبغوض. ٤) ما تون قابلةً للترار، والمطلوب هو «صرف وجود الطبيعة». وقد برهن

(قدّس سره) عل أنّ توجه الخطاب إل «جميع الملّفين» بنحو العموم الاستغراق يواجه محاذير عقلية صارخة ف الصور
الثلاث الأول، إما لاستحالة الانبعاث الجمع، وإما لاستلزامه البعث نحو المبغوض أو اللغو. وأما ف الصورة الرابعة، فإنّ

الاستغراق يحيل الواجب الفائ عملياً إل واجبٍ عين. ومن هنا، ناقش مبن تعلّق التليف بـ «صرف وجود الملّف» ـ الذي
تبنّاه العلمان النائين والخوئ ـ عاداً إياه غير وافٍ بتمام الصور، وانته إل ضرورة المصير ف عمدة الصور إل فرة «فردٍ ما

من الملّفين» (تارةً بشرط لا، وأخرى لا بشرط)، مؤسساً لإمان التخيير ف ناحية الملَّف (الفاعل) عل وزان التخيير ف الملَّف
به. نعم، لم يمنع من إمان الجمع بين «صرف وجود الطبيعة» و«صرف وجود الملّف» ف بعض الصور الخاصة. وف السياق

نفسه، أكد المحقّق الفاضل اللنران (قدّس سره) عل هذا التقسيم، مرتّباً عليه عدم انحصار الواجب الفائ ف تحليل واحد. وقد
حصر الأقسام العمدة ف ثلاثة، باحثاً عن معيار الفرق بين العين والفائ: هل هو ف ناحية الملَّف (الوجود الساري قبال صرف
الوجود) أم ف الملَّف به (أخذ قيد المباشرة وعدمه، وفقاً لمبن المحقّق البروجردي). وقد انته المحقق الفاضل إل قصور كلا
المبنيين (صرف وجود الملّف، ومبن البروجردي) عن تفسير القسمين الأول والثان عقلائياً، منحصراً الحل فيهما إما بالتخيير

ف الملَّف (كالواجب التخييري)، وإما بالوجوب المشروط بعدم صدور الفعل من الغير. نعم، قَبِل تطبيق فرة «صرف الوجود»
ف الملَّف والملَّف به ف القسم الثالث حصراً. والنتيجة النهائية الت تضافرت عليها كلمات العلمين: أنّ الواجب الفائ ليس

سنخاً واحداً من الوجوب، بل كل صورة تستدع تحليلا ثبوتياً يخصها.

فائأقسام الواجب ال ف رانتحقيق المحقّق الفاضل اللن

أصل المبن: تعدّد الصور الثبوتية للواجبات الفائية

يصرح المرحوم آية اله الفاضل اللنران (رضوان اله عليه) ف كتابه «أصول فقه الشيعة»[1] بأنّ الواجبات الفائية ليست ذات
مآلٍ ثبوت واحد، ويمتنع حشرها جميعاً تحت مظلّة تحليل ماهويٍ واحد. حيث أفاد ما نصه:

والتحقيق ف المسألة: أنّه لا دليل لدينا عل أن تون جميع أقسام الواجب الفائ عل وتيرة واحدة، بل يمن تخريج بعضها
بوجه، وبعضها الآخر بوجه آخر. وهذا المعن وإن كان يبدو مستبعداً ف بادئ النظر، إلا أنّ مقتض التحقيق هو أنّ تصوير

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2294
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


الواجبات الفائية ليس عل نمط واحد. فإنّا حينما نستعرض أقسام الواجب الفائ، نجدها تتصور ف ثلاثة أنحاء.

:النحو التال رسم معالم هذه الأقسام الثلاثة عل إل (هقدّس سر) يعمد ثم

‐ القسم الأول: ما لا تملك طبيعة المأمور به فيه قابلية التحقّق الخارج لأكثر من مصداقٍ واحد.

‐ القسم الثان: ما تون طبيعة المأمور به فيه ذات مصاديق متعدّدة، إلا أنّ ما يستوف الغرض المولوي هو مصداق واحدٌ منها
فقط.

‐ القسم الثالث: ما تون الطبيعة فيه ذات مصاديق متعدّدة، ويون المحصل للغرض المولوي هو «صرف وجود الطبيعة»، لا
الفرد بخصوصيته.

وف ضوء هذا التقسيم، يتصدّى المحقّق الفاضل (قدّس سره) للبحث والنقد الشامل للمبنيين الثبوتيين الأهم ف مقام تفسير حقيقة
:والفارق بينه وبين العين فائالواجب ال

‐ المبن الأول: جعل الفارق ف ناحية «الملَّف»؛ بأن يون الملَّف ف الواجب العين هو «الوجود الساري للملّفين» (العموم
الاستغراق)، وف الواجب الفائ هو «صرف وجود الملَّف» (الطبيعة اللّية للفاعل).

الواجب العين ون الفعل فلَّف به» (وهو مختار المحقّق البروجردي)؛ بأن يناحية «الم جعل الفارق ف :الثان المبن ‐
مأخوذاً بقيد المباشرة وصدوره عن شخص الملَّف، بينما يون الواجب الفائ مجرداً عن هذا القيد.

وقد انته (قدّس سره) من خلال تحليله الدقيق، إل قصور هذين المبنيين عن تصحيح القسمين الأول والثان، وأنّ صلاحية
الانطباق ـ وتحديداً للمبن الأول (صرف وجود الملّف) ـ تنحصر ف القسم الثالث فقط.

القسم الأول: الطبيعة الممتنعة عن الترار

ر فيه إلا دفنتصوالفرض الذي لا ي ت فواحد، ويمثّل له بدفن المي مصداقٍ خارج هذا القسم، تنحصر طبيعة المأمور به ف ف
واحد، والمثال الأجل منه هو قتل ساب النب (صلّ اله عليه وآله). حيث يقول (قدّس سره) ف توصيف هذا القسم:

نم، ولت متعلّقاً للحقد تقع طبيعة دفن المي :ون للطبيعة الواقعة مأموراً بها أكثر من مصداقٍ واحد. فمثلال: أن لا يالقسم الأو
فإنّ قتل ..."(ه عليه وآلهال صل) النب رار. والمثال الأوضح لذلك مسألة "سابهذه الطبيعة ذات مصداقٍ واحدٍ غير قابلة للت

الشخص الساب قد وقع متعلّقاً للحم بما هو طبيعةٌ وماهية، إلا أنّه لا يتصور له ف مورد هذا الشخص الساب أكثر من مصداقٍ
واحد، وبتحقّق قتله ينتف الموضوع.

وف نطاق هذا القسم، يخضع المحقّق الفاضل المبنيين الثبوتيين المتقدّمين للتقييم الدقيق:
نقد مبن «صرف وجود الملَّف»

أما المبن الأول ـ القائل بأنّ الملَّف ف الواجب العين هو «الوجود الساري»، وف الفائ هو «صرف الوجود» ـ فقد ناقشه
(قدّس سره) بما حاصله:



إنّ مفهوم «صرف وجود الملَّف» ـ بسعته المفهومية ـ يلتئم مع الملّف الواحد، ومع المتعدّد، ومع المجموع بما هم جميع
الملّفين. وحينئذٍ، يطرح التساؤل التال: كيف يتأتّ للمول الحيم ـ الذي يتقوم غرضه من البعث والتليف بتحقيق الانبعاث
لّفين» (المنطبق عليهم عنوان صرف الوجود) لأجل تحقيق طبيعةه نحو «جميع المه بعثه وتحريالعبد ـ أن يوج والتأثير ف

واحدة المصداق، لا تقبل التعدّد، ويف ف إيجادها ملّف واحدٌ أو نفر قليل؟! إنّ مثل هذا المسلك مما تستهجنه العقول السليمة
وتأباه سيرة العقلاء.

ة فزات العقلائيلغواً ومنافياً للمرت ةً واحدة، يعدّ عملالا تقبل الصدور إلا مر ال أنّ تحريك العموم نحو طبيعةومفاد هذا الإش
باب التليف.

نقد مبن المحقّق البروجردي (المباشرة وعدمها)

وأما المبن الثان ـ القائل بأنّ ميز العين عن الفائ يمن ف تقييد الملَّف به بالمباشرة ف الأول وإطلاقه ف الثان ـ فقد أورده
المحقّق اللنران موارد النقد ف نطاق «القسم الأول» بقوله:

ومن هنا يتّضح الجواب عن الاحتمال الثان أيضاً... فنحن وإن سلّمنا بأنّ الملَّف به ف الواجب الفائ غير مقيدٍ بقيد المباشرة
ويحصل بفعل الغير، ولن يبق السؤال قائماً: ما ه المناسبة المصححة لبعث وتحريك كافّة الملّفين نحو إنجاز هذا الفعل

الوحيد؟ وهل يصح عند العقلاء استنهاض الجميع لقتل شخصٍ واحد؟! إنّ هذه القضية مما لا يقرها العقلاء.

وعليه، فإنّ كلا المسلين ـ «صرف وجود الملّف» و«إطلاق الملَّف به» ـ يواجهان طريقاً مسدوداً ولا يمن الالتزام بهما
لتفسير القسم الأول.

الحّن المقترحان لتصحيح القسم الأول

وف سبيل الخروج من المأزق الثبوت ف هذا القسم، يطرح المحقّق الفاضل (قدّس سره) مسلين للمعالجة:

المسلك الأول: التنظير بالواجب التخييري ف ناحية الفاعل

بيان ذلك أنّا نجد ف باب الواجب التخييري أنّ الغرض المولوي الواحد قد يون قابلا للاستيفاء عبر طرقٍ متعدّدة لا مزية لإحداها
عل الأخرى ذاتاً (كخصال الفّارة)، فيصدر الأمر بلسانِ «أطعم أو صم»، فيون العبد مخيراً ف مقام الامتثال. وعل هذا

:قائلا فائالواجب ال جريان الأمر ف (هقدّس سر) رالمنوال، يقر

الطريق الأول: هو ما طرحناه ف باب الواجب التخييري... والمسألة جاريةٌ ف السيرة العقلائية أيضاً... فالعبد مخير ف مقام
الامتثال، وبتعبيرنا: إنّ الواجب واجب تخييري. ونظير هذا اللام نطرحه ف ما نحن فيه من الواجب الفائ... فالشارع المقدّس
يريد قتل ساب النب (صل اله عليه وآله)، ولن من الذي يتولّ قتله؟ هنا يلاحظ الشارع أنّ كافّة الملّفين ف هذا الصدد سواء

ة نوعٌ من التخيير فن ثمبالجميع، ول ليف إذاً متعلّقلّفون". فالتها المم أيولا ترجيح لأحدهم، فيقول: "ليقم بهذا العمل واحدٌ من
ناحية الملَّف يتحقّق بنحوٍ خاص بلمة "أو" وأشباهها.

أنّ التخيير هناك ف .مع فارقٍ جوهري ،الواجب التخييري من الوجوب يضاه ووفقاً لهذا التحليل، يتخلّق لدينا سنخٌ خاص
جانب «الملَّف به» (الفعل)، وهنا ف جانب «الملَّف» (الفاعل).



المسلك الثان: التقييد ف ناحية الوجوب (مسلك الآخوند)

وأما الطريق الثان للمعالجة، فيبتن عل ما أفاده المحقّق الخراسان من جعل الفارق بين العين والفائ دائراً مدار الإطلاق
والتقييد ف أصل الوجوب. حيث يقرر (قدّس سره) هذا الوجه بقوله:

الطريق الثان: أن نعتبر الفارق بين الواجب العين والفائ هو التقييد ف ناحية التليف، وهو عين ما طرحه المرحوم الآخوند...
فنقول: إنّ معن "أقيموا الصلاة" هو توجه التليف بإقامة الصلاة إل الجميع، وهذا التليف ذو إطلاق؛ أي سواء أت الغير بالصلاة

أم لم يأتِ بها.

أما ف الواجب الفائ، فثمة قيدٌ مأخوذ؛ فدفن الميت واجب، ولن بشرط أن لا يون قد قام به غيره ف الخارج. فإذا بادر الغير
وفعله، لم يعد أحدٌ ملّفاً، لانتفاء القيد والشرط. وهذا الوجه أيضاً مقبول، وإن كان الوجه السابق أرجح.

وهذا يتبين أنّه ف نطاق «القسم الأول»، لا مناص من العدول عن المبنيين المشهورين (صرف وجود الملَّف، وتقييد المباشرة)،
والمصير إل أحد التحليلين البديلين: إما التخيير ف ناحية الملَّف، وإما الوجوب المشروط بعدم فعل الغير.

القسم الثان: الطبيعة القابلة للترار مع كفاية الفرد الواحد

ف هذا القسم، تون طبيعة المأمور به ذات سعة وقابلية للانطباق عل مصادیق متعدّدة، إلا أنّ الغرض المولوي اللزوم لا
يستدع إلا مصداقاً واحداً منها. والمثال الأشهر ف الفقه هو الصلاة عل الميت. حيث يقول (قدّس سره) ف بيانه:

القسم الثان: أن تون الطبيعة الواقعة مأموراً بها ذات مصاديق متعدّدة، ولن ما يحصل غرض المول هو واحدٌ من تلك
المصاديق... فمثلا: الصلاة عل الميت أمر يمن فيه تعدّد الوجود... ولن ما هو مطلوب المول بالنسبة للميت المسلم، وتعلّق به
غرضه الوجوب، عبارةٌ عن "صلاة واحدة". أي أنّ مصداقاً واحداً من طبيعة المأمور به يف ف حصول غرض المول. نعم، بقية

الأفراد ذات رجحان ومستحبة.

وف دائرة هذا القسم أيضاً، يعيد المحقّق الفاضل (قدّس سره) تقييم المبنيين الثبوتيين المتقدّمين.

القسم الثان لَّف» فصرف وجود الم» نقد مبن

يتساءل (قدّس سره) ف مقام البحث: أي من الاحتمالين المتقدّمين ف تفسير الواجب الفائ يصلح للتطبيق هنا؟ فأما الاحتمال
الأول ـ القائل بأنّ الفارق يمن ف ناحية الملَّف (الوجود الساري قبال صرف الوجود) ـ فيناقشه بما نصه:

ك المولأخرى، قد حر ت، ومن جهةالمي صلاةً واحدةً عل لا يتعدّى غرض المول ،وفقاً لهذا الاحتمال، لا بدّ أن يقال: من جهة
"صرف وجود الملّفين" نحوها. ومعلوم أنّ صرف وجود الملّفين يتحقّق بالملّف الواحد، وبالمتعدّد، وبالمجموع. ولن هذا

واحد أو نفر يها فردن أن يؤدت يمالمي عل واحدة ـ لأجل صلاة لأن يعمد المول معن اً؛ إذ يقول العقلاء: أيلام ليس عقلائيال
معدود ـ إل تحريك كافّة الملّفين واستنهاضهم تجاهها؟!

وعليه، يثبت أنّ جعل الوجوب منصباً عل «صرف وجود الملّف» ف موردٍ يحصل فيه الغرض بفردٍ واحد، يعدّ عملا لغواً
ومنافياً للسيرة العقلائية ف هذا القسم أيضاً.



القسم الثان المحقّق البروجردي ف نقد مبن

وأما الاحتمال الثان ـ القائل بأنّ ميز الواجب الفائ عن العين هو ف ناحية الملَّف به (عدم قيد المباشرة) ـ فيناقشه المحقّق
اللنران بقوله:

فنحن وإن سلّمنا بأنّ الواجب الفائ غير مقيدٍ بالمباشرة ويتحقّق بفعل الآخرين، ولن مع ذلك يبق السؤال: ما ه المناسبة
المصححة لتحريك جميع الملّفين لأجل الصلاة عل الميت، والحال أنّ فرداً واحداً منها هو المحصل للغرض المولوي؟! إنّ هذه

القضية مما تأباها العقول.

:القسم الثان النتيجة ف

والمتحصل أنّه لا سبيل لقبول أيٍ من الاحتمالين المذكورين ف هذا القسم أيضاً. بل لا مناص هنا ـ كما ف القسم الأول ـ من
واقعه إل ؛ إذ إنّ هذا القسم يؤول ف(الفاعل أو الوجوب المشروط التخيير ف) الالتزام بأحد الطريقين اللذين أسلفنا ذكرهما

القسم الأول، بفارقٍ يسيرٍ هو أنّ دفن الميت لم ين قابلا للتعدّد ثبوتاً، بينما الصلاة عل الميت قابلةٌ للتعدّد... .

وبعبارة أخرى، إما أن يصار إل تحليل المسألة عل غرار الواجب التخييري ف ناحية الملَّف (ليقم به أحدهم)، وإما أن يعتبر
الوجوب بالنسبة لل فردٍ مشروطاً بعدم صدور الفعل من الغير.

القسم الثالث: الطبيعة القابلة للترار والمطلوب صرف الوجود

ف القسم الثالث، تون طبيعة المأمور به ذات سعة ومصاديق متعدّدة، ويون المحصل للغرض هو «صرف وجود الطبيعة»،
بمعن أنّه:

لو تحقّق المأمور به ف ضمن فردٍ واحد، كان ذلك الفرد بعينه محصلا لغرض المول. ولو تحقّق ف ضمن عشرة أفراد، كانت تلك
العشرة بأجمعها محصلةً للغرض. ولو تحقّق ف ضمن جميع أفراده الممنة، كان لجميع الأفراد دخل ومساهمة ف حصول

.الغرض المولوي

ويعلّق المحقّق الفاضل (قدّس سره) عل هذا القسم بقوله:

إنّا وإن لم نعثر عل مثالٍ شرع واضح لهذا القسم من الواجب الفائ، إلا أنّنا لا يسعنا إنار إمانه وتصويره عقلا. نعم، لو
ظفرنا بمثالٍ له، فلن يساورنا شكٌّ ف صدق عنوان الواجب الفائ عليه.

وخلافاً للقسمين السابقين، يرى المحقّق الفاضل صلاحية تطبيق مبن «صرف وجود الملَّف» ف هذا القسم، حيث يقول:

ف هذا المورد يمننا تطبيق الاحتمال الأول، فنقول: كما أنّ الملَّف به عبارةٌ عن "صرف وجود الطبيعة"، فذلك الملَّف هو
"صرف وجود الملَّف"؛ بمعن أنّه لو قام ملّف واحدٌ بإيجاد فردٍ واحدٍ من أفراد الطبيعة، فقد تحقّق صرف وجود الطبيعة

وصرف وجود الملَّف معاً. وكذا لو بادر مائةُ ملّفٍ إل إيجاد مائة فردٍ من أفراد الطبيعة، فقد حصل الأمران أيضاً. بل حتّ لو
قام جميع أفراد الملّفين بإيجاد جميع أفراد الطبيعة، وأت كل منهم بفردٍ، فلا مانع من ذلك.



:بحثه بالجمع والتلخيص قائلا (هقدّس سر) يختم ثم

...إنّ الواجب الفائ من حيث التصوير ينقسم إل ثلاثة أقسام:

طرح طريق ا اضطرنا إلجارياً، مم فائتفسير الواجب ال من الاحتمالين المتبقّيين ف ن أيلم ي ،ل والثانالقسمين الأو فف
آخر لحل الإشال فيهما... وأما بالنسبة للقسم الثالث، فقد كان الاحتمال الأول (صرف الوجود) قابلا للتطبيق عليه. وقد أسلفنا

القول بأنّه: "لا ضير ولا استبعاد ف أن يون لبعض أقسام الواجب الفائ مخرج وحل يغاير الأقسام الأخرى".

فائتحليل الواجب ال ة» فالخطابات القانوني» أثر مبن

ة» فة «الخطابات القانونيقد شادا أركان نظري (هماقدّس سر) رانوالمحقّق الفاضل اللن من الإمام الخمين من المعلوم أنّ كلا
ه إلالمتوج «نحو «الخطاب الشخص ل علمرحلة الجعل والتشريع لا يتش ليف فة أنّ التي باب التليف. ومقتض هذه النظر

ذوات الأفراد الخارجيين، بل هو «حم كلّ قانون» يتعلّق بالعناوين النوعية العامة، كعنوان «يا أيها الذين آمنوا». وف هذا الأفق
التشريع، لا موطن للبحث عن «البعث الشخص المعين»، بل المدار عل مجرد جعل القانون بالنسبة إل نوع الملّفين.

غيرهما ـ كانت تبتن هاها إلوج كلمات الإمام والمرحوم الوالد ـ وكذا النقود الت واللافت أنّ كثيراً من التحليلات السابقة ف
ضمناً عل افتراض كون التليف من سنخ «البعث والانبعاث الشخص»، مما سوغ لهما الحديث ف مقام الجعل عن إمان أو
لغوية «انبعاث الجميع» أو «انبعاث البعض». فعل سبيل المثال، ف القسم الأول من الواجب الفائ (كقتل ساب النب أو دفن
الميت الواحد)، ذهبا إل امتناع تحريك كافّة الملّفين نحو فعل لا يقبل التحقّق الخارج إلا مرةً واحدة. وف سائر الأقسام، اعتبرا

الشمول الاستغراق إما مستلزماً للبعث نحو المبغوض وغير المطلوب، وإما لغواً وعبثاً.

ولن وفقاً لمبن الخطابات القانونية، فإنّ مرحلة الجعل خاليةٌ أساساً من لحاظ «الملَّف الشخص» كركن من أركان التليف؛
إذ يتعلّق الخطاب بالعنوان النوع لا بالأفراد الخارجيين. وعليه، فإنّ الاستدلال بـ «عدم إمان انبعاث الجميع» أو «لغوية

انبعاثهم» ف مستوى الجعل القانون، يغدو أمراً غير دقيق. ذلك أنّ سن القانون عل عنوان «المؤمنين» أو «الملّفين» لا يستلزم
بذاته الانبعاث الفعل للجميع، ولا يتوقّف عليه.

النتيجة: إنّنا لو رمنا صياغة تحليل الواجب الفائ عل ضوء مبن الخطابات القانونية، لوجب علينا العدول عن جعل محور
البحث «كيفية تعلّق الخطاب بأفراد الملّفين» (هل هو لأحدهم، أم للمجموع، أم للاستغراق، أم لصرف وجود الملّف؟)، والانتقال

بدفّة البحث صوب «الملَّف به» و«الغرض المولوي». وحينئذٍ، ينبغ تحليل الواجب الفائ ف مرتبة الجعل بوصفه «وجوباً
لتحقّق طبيعة الفعل» (عل نحو صرف الوجود)، لا بوصفه وجوباً متعلّقاً بالأشخاص بعناوينهم المختلفة.

التفسير البديل: الواجب الفائ بوصفه وجوباً لـ «صرف وجود الفعل»

بناء عل هذا الأساس، يون التفسير المنسجم للواجب الفائ هو القول بأنّ الحم قد تعلّق بـ «صرف وجود طبيعة الفعل»، لا بـ
«صرف وجود الملّف» ولا بـ «الاستغراق ف الملّفين» ف مرحلة الجعل. فغرض الشارع يتمحور حول تحقّق وجودٍ واحدٍ لتلك

الطبيعة ف الخارج، دون أن يون لشخص الملّف ونوعية دخله ف الغرض موضوعية مستقلّة ف صلب الجعل. وهذا التقرير
يتناغم تماماً مع المستفاد من مجموع كلمات المحقّق البروجردي، وكذا مع المنهج الذي استظهره صاحب الجواهر ف تعداده

للموارد الثيرة للواجبات الفائية (كتجهيز الميت، والجهاد، والأمر بالمعروف والنه عن المنر، وغيرها).[2]

فف هذا المنظور، لا يعدو الواجب الفائ ف مقام الجعل كونه «أنّ الطبيعة واجبة التحقيق ف الخارج بنحو صرف الوجود».



وأما السؤال عمن حقّق هذا الصرف من الملّفين، فهو بحث ينتم إل مرحلة الامتثال ومقام الثواب والعقاب، لا إل متن الجعل
القانون. وعليه، فإنّ التساؤلات من قبيل «هل الملّف ف الواجب الفائ هو أحد الملّفين، أم الجميع، أم المجموع من حيث
ة فتها كمباحث ثبوتيالوجود الساري؟» تفقد موضوعي لّف أم علصرف وجود الم الوجوب عل المجموع؟»، و«هل انصب
مقام الجعل ضمن إطار الخطابات القانونية. بل ينبغ، بدلا عن ذلك، قصر النظر عل هيلية تعلّق الغرض بطبيعة الفعل وكفاية

صرف وجودها ف استيفائه.

المحقّق الأصفهان ليف ونقد مبنمراجعة أركان الت

كما ألمحنا آنفاً، يرى المحقّق الأصفهان (قدّس سره) أنّ حقيقة التليف ه من سنخ «البعث»، وكما أنّ الحركة التوينية تتقوم
بأركانٍ محدّدة، كذلك يرى للبعث التشريع ركنين أساسيين: ١- المبعوث إليه وهو الفعل المتعلَّق للبعث؛ ٢- المبعوث وهو

ك، كذلك يستحيل فكٍ ومحرة بلا متحروينيما تستحيل الحركة التف ،ليف. ووفقاً لهذا المبنلَّف الذي يقع موضوعاً للتالم
عالم التشريع تحقّق «بعثٍ بلا مبعوث» (أي بلا ملَّف).[3]

ية القائلة بأنّ الواجب الفائ يقتصر ف مقام الجعل وعل هذا الأساس عينه، انطلق الشهيد الصدر (قدّس سره) ف نقده للنظر
عل إيجاب طبيعة الفعل من دون لحاظ ملّفٍ أصلا، حيث استند إل مبن المحقق الأصفهان مصرحاً بأنّ البعث من دون ملّفٍ

ومن دون ذمة مشغولة أمر غير معقول. وعليه، فلا يمن تصوير الواجب الفائ كمجرد أمرٍ بالفعل مع الغفلة عن الملّف.[4]
وف هذا الاستدلال ـ لا سيما عند تسليط ضوء الخطابات القانونية عليه ـ ممن لمناقشتين جوهريتين:

الأول: القياس مع الفارق بين التشريع والتوين

إنّ استحالة تحقّق الحركة التوينية من دون متحركٍ ومحرك، لا تستلزم بالضرورة أن يون «الملَّف الشخص» ركناً مقوماً
ملحوظاً ف متن الجعل التشريع. فالتشريع متقوم بجعل الاعتبار عل الغرض وطبيعة الفعل. وأما تعيين من يقوم بالفعل وتحديد

الذمة المشغولة به فعلا، فهو شأنٌ متأخّر رتبةً عن الجعل ومترتّب عليه ف طوله، لا أنّه مقوم ليانه.

الثانية: إمان استيفاء الغرض بالفعل ولو بلا مباشَرة إنسانية

إنّا نجد ف بعض التاليف إمانية تحقّق الغرض الشرع بمجرد وجود طبيعة الفعل خارجاً، حتّ لو تم ذلك عبر الآلات والأسباب
غير الإنسانية. ومثال ذلك تجهيز الميت وتفينه ودفنه، حيث يمن افتراض جهازٍ آل يقوم بالعملية مستوفياً كافّة الشروط

الشرعية. فف مثل هذا الفرض، يون تحقّق المأمور به ممناً من دون توسط المباشرة الإنسانية.

وهذا يشف عن أنّ حصر أركان التشريع ف «الملَّف الشخص»، وتعميم قاعدة «استحالة البعث بلا ملّف» عل إطلاقها
لتشمل جميع التاليف، أمر لا يخلو من نظر ولا يمن الدفاع عن إطلاقه. وعليه، فإنّ القضية القائلة: «إنّ كل تليفٍ يتقوم

بالضرورة بملّف، وملَّفٍ به، وملَّفٍ معين»، ه قضية محل تأمل ومناقشة، أقلّه ف سعتها وعمومها. وبالتال، فإنّ حصر
ية تتمحور حول الفعل ذاته) إنّما تفرع عن ذلك القياس بين التوين تحليل الواجب الفائ ف دائرة «الملّف» (ورفض أي نظر

والتشريع. وهو قياس يستدع إعادة نظرٍ جذرية، لا سيما ف ظل تبنّ مبن الخطابات القانونية.

النظرية الثالثة ف تحليل الوجوب الفائ ونقد الشهيد الصدر

وف سياق البحث عن حقيقة الواجب الفائ، يستعرض الشهيد الصدر (رضوان اله عليه) ف «بحوث ف علم الأصول»[5]
يةً ثالثةً تحاول تفسير هذا الوجوب بإرجاعه إل «العموم البدل» ف طرف الملّفين. ومؤداها أنّ الوجوب قد تعلّق بـ نظر



وقد أورد نص .قولنا «أكرِم عالماً» بنحو العموم البدل ة، تماماً كما يتعلّق الأمر بـ «أحد العلماء» فنحو البدلي أحدهم» عل»
هذه النظرية ومناقشتها بقوله:

ية الثالثة: الت تفسر الوجوب الفائ بالوجوب المتعلّق بالملّفين بنحو العموم البدل أي بأحدهم، نظير الأمر المتعلّق وأما النظر
. ...بإكرام عالم بنحو العموم البدل

ثم يشرع (قدّس سره) ف تشریح فرضية «العموم البدل» ف جانب الملَّف، مفصلا القول فيها:

فالعموم البدل إنّما يون بافتراض أحد قيدين ف الطبيعة المتعلّقة للأمر: إما قيد الأولية، بأن يون الواجب مثلا هو العالم الأول،
أو قيد الوحدة.

فإن قيل بالأول ف المقام، وإنّ التليف متعلّق بأول الملّفين، كان هذا واضح البطلان؛ إذ لا ينسجم مع خصائص الوجوب
الفائ الذي لا يفرق فيه بين الملّف الأول وغيره.

وإن قيل بالثان، أي إنّ متعلّق الوجوب هو الملّف بقيد الوحدة أي أحدهم ـ كما ف الواجب التخييري أيضاً بناء عل أحد
التفاسير فيه ـ فهذا أيضاً لا يتم ف المقام وإن كان تاماً ف طرف متعلّق الوجوب... .

خلاصة إشال الشهيد الصدر:

وفاعلا فعلا الفرق بين العموم البدل

إنّ تصوير البدلية ف جانب «المتعلَّق» (الفعل) ـ كما ف الواجب التخييري ـ أمر معقول؛ فنقول: «متعلّق الوجوب هو أحد
الفعلين»، لأنّ الغرض هو إيجاد الفعل خارجاً، وجعل التليف صالح لقدح الداع نحو أحد الفعلين بلا محذور. أما ف جانب
«الملَّف» (الفاعل)، فإنّ حقيقة التليف لا تقتصر عل مجرد قدح الداع، بل تتقوم بـ «إشغال ذمة شخصٍ» بعينه وتحميله
مسؤولية الفعل. وهنا يمن الإشال ف تفسير العموم البدل بـ «أحد الملّفين»؛ إذ كيف تشغل ذمةُ فردٍ مبهم غير متعين؟!

الاحتمالات الأربعة ف «تليف أحد الملّفين» وإبطالها

استقص الشهيد الصدر (قدّس سره) أربعة وجوه محتملة لتفسير عبارة «تليف أحد الملّفين»، وانته إل بطلانها جميعاً:

الاحتمال الأول: إشغال ذمة العنوان الاعتباري «أحد الملّفين»

ويناقشه بقوله:

وحينئذٍ إن اريد بتليف أحد الملّفين تشغيل ذمة هذا العنوان الاعتباري، فهو لغو؛ إذ ليس له ذمة ك ينشغل به.

ومحصله أنّ عنوان «أحد» مجرد مفهوم انتزاع اعتباري، وليس شخصاً حقيقياً ذا ذمة قابلة للاشتغال بالتليف، فيون هذا
الجعل لغواً محضاً.



الاحتمال الثان: إشغال ذمة كل فردٍ بما هو مصداق للعنوان

ويناقشه بقوله:

وإن اريد بذلك تشغيل ذمة كل فردٍ من الملّفين باعتباره مصداقاً لهذا العنوان، فهذا خُلف وحدة التليف.

وبيان ذلك أنّ اشتغال ذمة كل فردٍ بخصوصه ـ لونه مصداقاً للعنوان ـ يقتض انحلال الوجوب بعدد الأفراد وتعدّده واقعاً، وهذا
ية الثالثة القائم عل وحدة الوجوب وتعلّقه بـ «أحدهم». يناقض الفرض الأساس للنظر

الاحتمال الثالث: إشغال ذمة فردٍ معين بالخصوص

ويرده (قدّس سره) بقوله:

وإن اريد تشغيل ذمة أحدهم تعييناً، فهذا ترجيح بلا مرجح.

إذ المفروض تساوي نسبِ جميع الملّفين إل الامتثال، فتعيين واحدٍ منهم دون سواه لتحمل المسؤولية يستلزم الترجيح من غير
مرجح، وهو محال.

الاحتمال الرابع: إشغال ذمة الفرد المردد

ويبطلُه بقوله:

وإن اريد تشغيل ذمة أحدهم المردد، فلا وجود للفرد المردد ك يعقل تشغيل ذمته.

وحاصله أنّ «الفرد المردد» (بمعن الموجود لا ف متعين) لا واقعية له ف وعاء الخارج، فلا يعقل اعتبار الذمة له وتوجيه الخطاب
.نحو العموم البدل لّفين» علليف أحد المإليه. وبهذا السبر والتقسيم، يثبت انسداد كافّة السبل لتصوير «ت

خلاصة موقف الشهيد الصدر ومقارنته بالمختار

عل (لّفينأحد الم) بـ واحدٌ متعلّق بأنّه «وجوب فائالقول: إنّ تعريف الواجب ال ف (هقدّس سر) يتلخّص موقف الشهيد الصدر
نحو العموم البدل»، يواجه طريقاً مسدوداً ف مقام التحليل العقل؛ إذ لا يمن تخريج وضعية الملّف (الفاعل) وفق أيٍ من

الاحتمالات الأربعة المتقدّمة. وهذا بخلاف نظيره ف طرف المتعلَّق (الواجب التخييري)، حيث يون العموم البدل ف الفعل أمراً
معقولا. وهذا النقد يتوجه بالدقة إل تلك القراءة لـ «أحد الملّفين» الت تحاول جعله «عنواناً اعتبارياً واحداً» ف عرض الأفراد،

وتطمح إل تفسير الواجب الفائ مع التحفّظ عل وحدة التليف الاعتبارية.

المقارنة مع مسلك الإمام والمحقّق الفاضل اللنران (قدّس سرهما)

وف المقابل، نجد أنّ التحليل الذي قدّمه العلمان: الإمام الخمين والمحقّق الفاضل اللنران، ينظر إل المسألة من زاوية مغايرة.
فهما يقرران ـ ف بعض أقسام الواجب الفائ ـ أنّ الوجوب قد تعلّق ثبوتاً بـ «فردٍ ما من الملّفين». ومرادهما أنّ موضوع الحم



ف نفس الأمر هو ملّف متعين واقعاً (وإن كان مجهولا عندنا)، وأنّ عنوان «أحد الملّفين» ليس إلا مرآةً حاكيةً عن ذلك الواقع، لا
أنّه عنوانٌ مستقل يملك ذمةً اعتبارية، ولا أنّه يوجب اشتغال ذمم الجميع بالفعل.

ومع ذلك، تبق التفاتة الشهيد الصدر (قدّس سره) ف التفرقة بين العموم البدل ف الفاعل (الملَّف) والعموم البدل ف الفعل
بدل محض عموم فائترى ال ة الثالثة» (التي (الملَّف به) نتةً دقيقةً وعميقة الغور؛ إذ تبين بوضوح الحدّ الفاصل بين «النظر
ف الفاعل)، وبين التحليل المختار عند المحقّق اللنران الذي يرتز عل دعامت «التشبيه بالتخييري» و«الوجوب المشروط».

وقفةٌ تحليلية مع كلام الشهيد الصدر

إنّ النتة الدقيقة الت أثارها الشهيد الصدر (قدّس سره) تمن ف التحذير من مغبة القياس الساذج بين «العموم البدل» ف ناحية
الملَّف ونظيره ف ناحية المتعلَّق. فالأول يستبطن بحثاً ف «تشغيل الذمة» وتحميل المسؤولية، بينما يدور الثان مدار «قدح

الداع» نحو الفعل، وهما سنخان متباينان. بيد أنّنا لو تأملنا التقرير الذي ساقه العلمان، الإمام الخمين والمحقّق الفاضل (قدّس
سرهما) لمسلك «فردٍ من الملّفين» ـ والقائم عل أنّ الحم قد تعلّق ف الواقع ونفس الأمر بملّفٍ معين ثبوتاً (وإن جهلناه إثباتاً)،

وأنّ صدور الفعل منه يشف لاحقاً عن اشتغال ذمته سابقاً ـ لأمننا القول: إنّ جل إشالات الشهيد الصدر الأربعة تتوجه
بالأساس إل تلك القراءة الت تحاول جعل عنوان «أحد» موضوعاً مستقلا للذمة، أو الت تسع لتعميم الاشتغال ليشمل كافّة

الأفراد.

أما بناء عل القراءة المختارة للإمام، والت تجعل عنوان «أحد الملّفين» مجرد عنوانٍ مشير وحاكٍ عن تعلّق التليف بذلك الفرد
الخاص الواقع، وتعتبر فعله كاشفاً عن موضوعيته، فإنّ قسماً وافراً من تلك الإشالات سوف يندفع ولا يجد سبيلا للورود. نعم،
لا يخف أنّ لهذا التحليل لوازم وثمراتٍ ف مقام الإثبات، وف مدى انسجامه مع الخصائص المشهورة للواجب الفائ، وهو ما

سنَل تفصيل القول فيه إل البحث القادم.

فائخصائص الواجب ال الإمام والمحقّق الفاضل ف ثمرات مبن

تعارف القوم ف كتب الأصول عل ذكر ثلاث خصائص رئيسة تميز الواجب الفائ: ١- إذا قام جميع الملّفين بالفعل، ۇصف
الجميع بالامتثال. ٢- إذا قام به البعض وتركه الآخرون، سقط الوجوب عن الباقين. ٣- إذا تواطأ الجميع عل الترك، عدّ الجميع
عاصياً وآثماً. وهذه الخصائص الثلاث تجد تفسيرها الواضح بناء عل المسلك المشهور القائل بانحلال الوجوب بعدد الملّفين
(مع تقييدٍ بعدم فعل الغير). أما بناء عل المختار التحليل للإمام الخمين والمحقّق اللنران (قدّس سرهما) ـ الذاهب إل تعلّق
التليف ف كثيرٍ من أقسام الواجب الفائ بـ «فردٍ ما من الملّفين» عل نحو البدلية ـ فإنّ تخريج هذه الخصائص وتييفها

سيأخذ منح مغايراً يستدع البيان.

فرض الفعل الجماع امتثال الجميع ف

ف موارد مثل الصلاة عل الميت، يقض المرتز المتشرع وظاهر العمل الخارج بأنّه لو صلّ جميع الحاضرين عل الجنازة،
الذي اختاره الإمام الخمين واحدٍ منهم. بيد أنّ التحليل الثبوت لالقول بأنّ «الجميع قد امتثلوا»، ولترتّب ثواب الصلاة ل لصح

(قدّس سره) ـ والقاض بتوجه التليف ف كثيرٍ من الأقسام إل «فردٍ ما من الملّفين» ـ يقتض رؤيةً مغايرة. فغرض المول من
الواجب الفائ يستوف بتمامه بتحقّق صلاة واحدة. وعليه، فالوجوب ثبوتاً إنّما استقر ف ذمة الفرد الذي صار مجرى فعلياً

لتحصيل الغرض. وأما صلوات الآخرين، وإن انطبق عليها عنوان الصلاة عل الميت واتّصفت بالرجحان أو الاستحباب ونالت
.لالأو فائذلك الوجوب ال الثواب، إلا أنّها لا تمثّل المصداق الأصيل للامتثال بالنسبة إل



والمستفاد من مجموع كلمات الإمام والمحقّق الفاضل، أنّه يتعذّر ـ بناء عل هذا المبن ـ الحفاظ عل خصیصة «امتثال الجميع»
ون أفعال الآخرين ـ فبل فردٍ واحد، وتلم يتحقّق إلا من ق فائة. بل التحقيق أنّ الامتثال الأصيل للوجوب التام ةمطابقي بدلالة

أحسن أحوالها ـ واقعةً ف هامش ذلك الامتثال، لا ف صلبه.

سقوط الوجوب عن الآخرين بفعل الواحد

ـ ف ليف عن الباقين». وهذا التعبير يبتنواحدٌ، سقط الت فائومن الخصائص المشهورة الأخرى قولهم: «إذا قام بالواجب ال
ظاهره عل الأقل ـ عل فرضية اشتغال ذمم جميع الملّفين بذلك الواجب ابتداء، ثم طرو السقوط والارتفاع عن ذمم الآخرين بفعل

ذلك الواحد.

ولن بناء عل مسلك الإمام والمحقّق الفاضل (قدّس سرهما) ـ اللذين ينفيان الاشتغال العام لذمم الجميع ف كثيرٍ من أقسام
الواجب الفائ ـ يغدو هذا التحليل غير مستقيم؛ إذ لا دليل ينهض لإثبات الاشتغال الابتدائ للجميع ف هذه الموارد، كما أنّه لا
لا تَزِرأنّ قاعدة «و مضافاً إل .ليفٍ واقعة عمروٍ من تلّفين» أن نقول أنّ فعل زيدٍ يبرئ ذمفردٍ ما من الم» ينسجم مع مبن
وازِرةٌ وِزْر اخْرى» والصبغة الشخصية للتاليف العبادية تقتض أنّه كما لا يحمل الفرد وزر غيره، فذلك لا يسقط عمل الغير

التليف عن ذمته، إلا أن نلتزم بأنّه لم ين ثابتاً ف عهدته من الأساس.

ف ليف الواقعهو القول بأنّ الت رانالإمام والمحقّق اللن والأكثر انسجاماً مع مبن هذا الأساس، فإنّ التعبير الأدق وعل
الواجب الفائ قد استقر منذ البدء ف عهدة «فردٍ ما من الملّفين». فمن بادر بالفعل إل إتيان الواجب، فهو بعينه الذي كان
ك ،أصلا بهذا الوجوب الخاص ليفا الآخرون، فلم يتعلّق بهم تته به. وأمعن اشتغال ذم موضوعاً للأمر واقعاً، وفعله كاشف

،هذا المبن الدقّة عل ليف عن الباقين بفعل الواحد» تفتقر إلبحث عن سقوطه بفعل الغير. وعليه، فإنّ عبارة «سقوط التي
والأحرى استبدالها بقولنا: «إنّ فعل الواحد يشف عن توجه الخطاب الواقع إليه حصراً، لا أنّ خطاباً كان متوجهاً لغيره فسقط

بسببه».

الخصيصة الوحيدة المستقرة: عصيان الجميع عند ترك الجميع

مبن الترك، عدّوا جميعاً عاصين» ـ قابلةً للحفظ والتخريج عل الخصيصة الثالثة ـ القائلة بأنّه «لو تواطأ الجميع عل نعم، تبق
الإمام والمحقّق الفاضل (قدّس سرهما). بيان ذلك أنّه وإن كان التليف ثبوتاً متعلّقاً بـ «فردٍ ما من الملّفين»، إلا أنّه ف الفرض
الذي يحجم فيه الجميع عن المبادرة، فإنّ ترك الواجب يستند عرفاً وعقلائياً إليهم كافّة. بمعن أنّ القضية الصادقة «لم يقم أحدٌ

بالفعل» تمثّل تركاً جماعياً حقيقياً، ويشترك الجميع ف تحمل وزر هذا الترك بنحوٍ من الأنحاء.

وبناء عل ذلك، فف الهيلية الت يطرحها العلمان، لو أطبق الجميع عل الترك، كان الترك مستنداً إليهم جميعاً، واستحقّوا العقاب
.(هذا الوجوب الخاص ف) من رأس ليفحقّهم ت ا الآخرون فلم يثبت فللوجوب، وأم ا لو قام به واحدٌ، فهو الممتثلكافّة. أم

ولو قام الجميع بالفعل، فإنّ الامتثال الأصيل بالقياس إل الوجوب الفائ الأول إنّما يتحقّق من ناحية فردٍ واحد، وإن كانت
أفعال الآخرين تقع مورداً للثواب بوصفها أعمالا راجحةً أو مستحبة.

خاتمة المطاف

والنتيجة المتحصلة أنّ مقتض مبن الإمام الخمين والمحقّق الفاضل اللنران ف الأقسام محل الابتلاء من الواجب الفائ، هو
استقرار الخصيصة الثالثة (عصيان الجميع عند الترك الجماع) وتماميتها. بيد أنّ الخصيصتين الأول والثانية ـ بمعناهما الرائج



.أدق ةثبوتي وجه الدقّة، بل لا بدّ من إعادة قراءتهما برؤية ن الالتزام بهما علكلمات المشهور ـ لا يم ف

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

---------------------
[1]‐ ‏فاضل موحدی لنران، محمد، «اصول فقه شیعه»، با محمود مل اصفهان و سعید مل اصفهان، ج 5، ص

.204-197

[2]‐ ر.ک: (‏نجف صاحب الجواهر، محمد حسن، «جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام»، ج 12، ص 55 ؛ ج17، ص222؛
ج29، ص14؛ ج9، ص74.)

[3]‐ ‏اصفهان، محمد حسین، «نهایة الدرایة ف شرح الفایة»، ج 2، ص 277، الهامش 2.

[4]‐ ‏الصدر، محمد باقر، «بحوث ف علم الأصول‏»، با محمود هاشم شاهرودی، ج 2، ص 429-428.

[5]‐ ‏المصدر نفسه، ج 2، ص 428.

----------------------
المصادر

‐اصفهان، محمد حسین، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ۶ ج، بیروت، مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.
‐ الصدر، محمد باقر، بحوث ف علم الأصول‏، محمود هاشم شاهرودی، ۷ ج، قم، موسسه دائرة المعارف فقه اسلام بر مذهب

اهل بيت عليهم السلام‏، 1417.
‐ فاضل موحدی لنران، محمد، اصول فقه شیعه، محمود مل اصفهان و سعید مل اصفهان، ۱۰ ج، قم، مرکز فقه ائمه

اطهار (ع)، 1381.
.1981 ،شرح شرائع الإسلام، ۴۳ ج، بیروت، دار إحياء التراث العرب لام فصاحب الجواهر، محمد حسن، جواهر ال نجف‐


