
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 13 شوال 1432

الدرس الثان
الجلسة 3 

الدرس الثان

نظر المحقق الإصفهان (قدس سره)

بعد أن ذكر المحققق الإصفهان ف بحث جواز التقليد نظرية الآخوند (قدس سره) الذي قرر فيها أنّ جواز التقليد هو حم فطري
وبديه، أورد عليه الإصفهان إشالا مفاده أنّه ليس لدينا حم فطري يدع جواز التقليد وذكر أنّ المناطقة يذكرون قضايا فطرية،

ويقصدون بها القضايا الت قياساتها معها ولا تحتاج إل برهان من قبيل حب الإنسان لذاته، أو أنّ العلم نور وغيرها من القضايا
الفطرية، ولن هل يعن أنّ العلم نور لزوم رفع الجهل بالفطرة؟ كلا إنّ الفطرة لا تحم بذلك، وعليه فليس لدينا حم فطري

اطلاقاً، فينحصر دليل وجوب التقليد بالعقل.

دليل المحقق الإصفهان (قدس سره)

يقول: إنّ الحم من مقولة الإنشاء لا الخبر، والفطرة ليست من شأنها إنشاء الحم كما ف إنشاء الشارع للوجوب مثلا، وعليه
يون كلام السيد الحيم غير تام، لوضوح عدم وجود شء باسم حم الفطرة، فتنحصر الأحام بدائرة الأحام الشرعية والعقلية،

أما ما هو الملاك ف حم العقل؟

الجواب: هنا وجهان كليان:

صفحه 11 
«أحدهما» ما ذكره السيد الحيم (قدس سره) من قاعدة لزوم شر المنعم.

«ثانيهما» ما أورده السيد الخوئ (قدس سره) من لزوم دفع الضرر المحتمل، وهنا يوجد بحثان ف هذه المسألة وهما:

1 ـ هل أنّ الملاك منحصر ف هذين الملاكين المذكورين؟

2 ـ بعد قبولنا بمقولة أنّ الملّف يجب عليه أن يون مجتهداً أو مقلّداً أو محتاطاً، فما هو الملاك ف حم العقل هنا؟

نقد نظرية السيد الحيم (قدس سره)

إنّ قاعدة لزوم شر المنعم بحثت ف علم كلام، وقيل هناك أنّ هذه القاعدة غير كلية، وغاية ما يقال فيها أنّ الإنسان يدرك حسن
الشر ف مقابل النعم والمواهب الت حصل عليها من قبل الواهب، وأما أنّ هذا الشر واجب بحم العقل؟ فنحن لا نفهم مثل هذه

الملازمة بين حسن الشر ولزوم الشر، فالملازمة غير ثابتة.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


نقد نظرية السيد الخوئ (قدس سره)

كلمات الآخوند (قدس سره) ف ن الوارد فلام عنه، ولأساس لزوم دفع الضرر المحتمل والذي تقدم ال وتقوم هذه النظرية عل
كتاب الرسائل أنّ دفع الضرر الدنيوي المحتمل غير واجب، كما يحتمل المسافر الضرر ولنه يقدم عل السفر أيضاً، اذن فلابدّ
من إضافة قيد لهذه القاعدة ل تصلح أن تون ملاكاً كما نحن فيه، وهو القول بأنّ الملاك هو دفع الضرر الاخروي لا الدنيوي.

هل هناك ملاك ثالث للمسألة؟

الجواب: هنا يمن بيان ملاك ثالث لحم العقل ف هذه المسألة، وهو أنّ 

صفحه 12 
العقل يحم ف مثل هذه الموارد، أي موارد العلم الإجمال بوجود تاليف الزامية للمول تحرك الإنسان نحو إمتثال هذه الأوامر لا
بدافع الضرر المحتمل وخوف العقاب، بل مراعاة لحق العبودية للمول، فحت لو لم ين هناك عقاب اُخروي، فالعقل يحم بذلك

أيضاً ويرى أنّ اهمال مثل هذه الأحام خروج عن رسم العبودية، وهو ظلم بحق المول والظلم قبيح.

النتيجة: حصل لدينا ثلاثة ملاكات، الأول غير تام، والثان يحتاج إل قيد، والثالث تام ولا إشال فيه.

هل يمن أن يون الوجوب شرعياً؟

الجواب: يرى السيد الخوئ (قدس سره) عدم إمان أن يون الوجوب هنا وجوباً شرعياً، وذلك لأنّ الوجوب الشرع لا يخرج عن
ثلاث حالات، فاما أن يون طريقياً أو نفسياً أو غيرياً.

ولا يمن لهذا الوجوب أن يون «غيرياً» كما ف وجوب المقدمة، لأننا «كبروياً» لا نرى أنّ مقدمة الواجب واجبة، وأما
«صغروياً» عل فرض وجوب مقدمة الواجب، يرد عليه أنّ هذه الامور الثلاثة «الاجتهاد، التقليد، الاحتياط» لا تون مقدمة

لواجب معين، فالاحتياط بالإتيان بصلاة الجمعة والظهر يوم الجمعة لا يون مقدمة لواجب آخر، ولذلك قيل أنّ الاحتياط يعدّ
مقدمة علمية، والبحث ف مقدمة الواجب إنما هو ف المقدمات الوجودية.

أما الاجتهاد والتقليد، فالمجتهد يعن العارف بالأحام عل أساس الأدلة، والمقلّد هو العارف بالأحام عل أساس التقليد، ومعرفة
الأحام لا تون مقدمة وجودية، والشاهد عل ذلك أنّ الثير من الأشخاص يردون السلام لا من موقع الوجوب ولا الاستحباب، بل

لا يعلمون بالحم الشرع له، وهذا يعن أنّ وجود العمل لا يتوقف عل المعرفة، أو من يحج بدون معرفة المناسك، فالمعرفة 

صفحه 13 
لا تون مقدمة للإتيان بالعمل كمقدمية الوضوء للصلاة بحيث تقع الصلاة باطلة بدون الإتيان بالوضوء.

أما «الواجب الطريق» فهو ما وجب لتنجيز أو تعذير غيره، مثلا وجوب الاحتياط هو وجوب طريق كما يرى الآخوند (قدس
سره) ، يعن أنّ الشارع أو العقل يوجب عل الإنسان الاحتياط لتنجيز واجب معين عل الإنسان، أو ليون معذراً له عن واجب

آخر.

يقول السيد الخوئ (قدس سره) : إنّ هذا الوجوب فيما نحن فيه لا يمن أن يون طريقياً، ويقع اللام ف صورتين: وذلك لأنّه إما



أن يون هناك علم إجمال أو لا يون، فلو قيل بأنّه عل فرض وجود العلم الإجمال يون وجوب هذه الامور الثلاثة طريقياً،
فنقول أنّه عل فرض وجود العلم الإجمال فانّ نفس هذا العلم يون سبباً للتنجيز، وليس الاحتياط أو التقليد، فالعلم بالتاليف

.والإجمال تنجيز العلم بين العلم التفصيل منجز، ولا يختلف الحال ف

.«ولالصورة الا» هذا ف


