
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 13 شوال 1432

الدرس الثالث
الجلسة 4 

الدرس الثالث
«الصورة الثانية» أن لا يون لدينا علم إجمال، وف هذه الصورة يمن قبول أن يون وجوب الاجتهاد أو التقليد طريقياً، والدليل
عل ذلك أننا ف الاصول العملية نقول ف بحث الشبهات الحمية قبل الفحص أنّ أدلة الاصول الشرعية تشمل الشبهات الحمية
قبل الفحص، فلو شنا ف وجوب الدعاء عند رؤية الهلال أو ف حرمة شرب التتن، فسوف يشمله الدليل الذي يدل عل أنّ «كل
شء لك مباح» وه البراءة الشرعية، فما دامت الأحام الفقهية غير واصلة إل الملّف فلا تنجيز ف حقّه، وف ما نحن فيه عند

فرض عدم العلم الإجمال وعدم 

صفحه 14 
كون الأحام الواقعية منجزة ف حق الملّف، فالشارع يقرر وجوب الاجتهاد أو التقليد أو الاحتياط ويون هذا الوجوب طريقياً.

ثم ذكر السيد الخوئ (قدس سره) ثلاثة اُمور:

1 ـ قلنا ف بحث وجوب الاحتياط أنّ هذا الوجوب طريق لما تقدم من شمول أدلة الاصول الشرعية لموارد الشبهات الحمية.

2 ـ إنّ مجرد وجود الحجة الواقعية لا يون سبباً ف تنجيز الأحام، وقد أثبتنا أنّه إذا كانت أدلة الاصول الشرعية شاملة للشبهات
الحمية فانّ الأحام الواقعية غير منجزة ف حق الملّف.

3 ـ إنّ معن الوجوب الطريق للتقليد يختلف باختلاف التعريف، فاذا قلنا أنّ التقليد عبارة عن تعلّم الفتوى أو أخذها من المجتهد،
يون وجوب التقليد طريقياً، فلو طابق الواقع فهو منجز، وإلا فهو معذّر، وأما لو قلنا ف تعريف التقليد بأنّه عبارة عن العمل

استناداً عل فتوى المجتهد، فهنا لا يمن القول بأنّ وجوب هذا العمل الطريق، فالعمل لا يمنه أن يون منجزاً للحم الشرع أو
معذّراً عنه.

وبهذا يتضح عدم إمان أن يون وجوب الاجتهاد والتقليد والاحتياط وجوباً طريقياً، ولن مع عدم العمل الإجمال يون هذا
الوجوب طريقياً.

:م الاجتهاد أو التقليد أو الاحتياط، كما يقول مثلاليقول لنا: يجب علي فمنشأ التوهم هو أنّ الشارع يأت «ا «الوجوب النفسأم
يجب عليم الصلاة، فيون هذا الوجوب نفسياً، وعل هذا الأساس فلابدّ أن يون منشأه أحد طريقين:

الطريق الأول: أن يقال بأنّ الأدلة الشرعية تدل عل وجوب التعلّم والتفقه ف الدين من قبيل: «طلب العلم فريضة عل كل مسلم»
 الدِّين وا فتَفَقَّهيفَةٌ لطَائ منْهقَة مرف لك نم نَفَر لاافَّةً فَلَووا كرنفينُونَ لموانَ الْما كمو) :وقول تعال

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


صفحه 15 

ولينذِروا قَومهم اذَا رجعوا الَيهِم لَعلَّهم يحذَرونَ) (1)، ونصوص كثيرة ف هذا الباب، حيث يستفاد منها الوجوب الشرع لهذه
الطرق الثلاث، وحينئذ يون هذا الوجوب نفسياً.

إشال: ثم أورد السيد الخوئ (قدس سره) عل كلامه هذا إشالين:

«الأول» أنّ التعلّم ليس واجباً نفسياً لأنّه يحمل عنوان المقدمة، والشاهد عل ذلك الرواية المعروفة الت تقول بأنّ الإنسان يسأل يوم
القيامة عن السبب ف عدم إتيانه بالعمل الفلان، فيقول: لم أكن أعلم، فيأت الخطاب: لماذا لم تتعلّم؟ حيث يستفاد منها أنّ التعلّم

مقدمة للعمل، فلا يون وجوبه نفسياً.

ن بالنسبة إلالاجتهاد أوالتقليد، ول بالنسبة إل ون له معنن أن يللتعلم والتفقه يم أنّ الوجوب النفس سلّمنا، إلا «الثان»
الاحتياط لا معن للوجوب النفس، لأنّ الاحتياط ليس من قبيل التعلم حت تشمله الأدلة المذكورة، بل هو الإمتثال ف مقام العمل،

وعليه فانّ الطريق الأول باطل.

هذه الطرق الثلاث، كما هو الحال ف هنا عبارة عن وجود مصلحة الزامية ف أن نقول إنّ الوجوب النفس :الطريق الثان
الوجوب النفس للصلاة لأجل وجود مصلحة الزامية فيها، ولن السيد الخوئ يورد عل هذا اللام أنّه باطل، والوجه ف بطلانه

أنّ الوجوب النفس للصلاة مأخوذ من حم الشارع بالوجوب، فوجوبها مفروغ عنه، وبعد ذلك نشف وجود مصلحة ملزمة فيها.

وبذلك يتضح عدم الوجوب النفس لهذه الامور الثلاث.

ثم إنّ السيد الخوئ ف آخر كلامه مال إل اعتبار كون التقليد واجباً نفسياً عل ما ذهب إليه المحقق الاصفهان ف إمان استفادة

الوجوب النفس للتقليد من قوله تعال: (...فَاسالُوا اهل الذِّكرِ انْ كنْتُم لا تَعلَمونَ) (2).

1 ـ سورة التوبة، الآية .122
2 ـ سورة النحل، الآية 43.

صفحه 16 
سؤال: وهنا يثار هذا السؤال، وهو أنّ العقل حم بالوجوب ف هذا المورد، وكل ما حم به العقل حم به الشرع، كما هو المسلّم

.الوجوب النفس بالوجوب، وهو معن م شرعصول، اذن هناك حالا ف

الجواب: هنا لا تجري قاعدة الملازمة المذكورة، لأنّها تجري ف دائرة الأحام العقلية الجارية ف سلسلة العلل، وأما ف الأحام
العقلية الجارية ف سلسلة المعلولات فلا تجري، فعندما يقول العقل بأنّ ملاك هذا الفعل هوالظلم، والظلم قبيح يون الحم هنا من

الأحام الجارية ف سلسلة العلل، وأما لو قال الشارع: الصلاة واجبة، وجاء العقل وقال بوجوب اطاعة الشارع، فهذا الحم
العقل يجري ف سلسلة المعلولات، فلا تجري قاعدة الملازمة فيها، وفيما نحن فيه من هذا القبيل، فالعقل بعد أن يدرك وجود

تاليف مولوية ف ذمة الملّف، يقول بوجوب الاحتياط فيها، فهذا الوجوب العقل مما يجري ف سلسلة المعلولات.


