
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 13 شوال 1432

الدرس السادس:الفرق بن الواجب المولوي و الإرشادي
الجلسة 7 

الدرس السادس

الفرق بين الواجب المولوي والإرشادي:

رأينا فيما سبق أنّ الواجب الشرع ينقسم إل قسمين: «واجب مولوي» و«واجب إرشادي»، والواجب المولوي هو ما يستتبع
الثواب عل امتثاله والعقاب عل مخالفته، أما الواجب الإرشادي فلا يترتب عل موافقته أو مخالفته الثواب والعقاب، مثلا عندما
بطلان الصلاة مع هذا اللباس من دون أن يترتب عل لباس ما لا يؤكل لحمه، فهو إرشادي إل الصلاة ف يقول الشارع: لا يصح

ذلك الثواب والعقاب.

وليس كذلك ف ،الفرق بين الواجب المولوي والإرشادي، وهو أنّ الأول يأخذ بنظر الاعتبار جهة مولوية المول وهناك بيان أدق ف
الثان حيث فيه جهة إرشاد المول، كما ف المثال المعروف «اطيعوا اله» فهو وجوب إرشادي، لأنّ المول لا يقول هذا اللام
ه، يلزم الدور، فهو أمر إرشادي ولا يترتب علمولاكم فاطيعوا ال لزم الدور، أي عندما يقول: بما أن وإلا ،من موقع كونه مول

موافقة هذا الأمر «اطيعوا اله» أو مخالفته ثواب ولا عقاب، فعندما يصل الملّف لا يقال بأنّه حصل عل ثوابين: ثواب لأمتثال
الأمربالصلاة، وثواب عل إمتثال «اطيعوا اله».

ما يستفاد من مجموع الآيات والروايات:

تقدم أنّ المستفاد من الروايات هو الوجوب الشرع النفس المولوي، وأما من الآيتين فالوجوب الإرشادي، واللام هنا: هل
يستفاد من مجموع الآيات والروايات الوجوب النفس المولوي للتعلم والتفقه كما ذهب إل ذلك الآخوند والشيخ الأنصاري (قدس

سرهما) ؟ حيث ذكرا الحديث الشريف المتقدم ف مؤاخذة العبد يوم 

صفحه 25 
القيامة عل عدم التعلم، وذهب إل هذا الرأي أيضاً المقدس أردبيل (قدس سره) وجماعة من الفقهاء.

ولن ما قرأناه ف الآيتين وخاصة الآية الاول لا يدل عل أكثر من الأمر الإرشادي، سواء كان المرشد إليه أمراً لزومياً مثل
«اطيعوا اله» أو إل جزئية جزء ف الصلاة، أو إل أمر غير لزوم، وهنا قد يقال بوجود تعارض بين الآيات والروايات حسب

الظاهر، فلابد من الرجوع إل أقوائية الظهور ف أحدهما.

هل أنّ ظهور الآيات ف مدلولها أقوى من الروايات؟

عندما ندقق ف الظهور للا النحوين من النصوص، نرى أنّ ظهور الآيات أقوى من ظهور الروايات ف مدلولها، وهذا يعن أنّ
وجوب التعلم والتفقه ليس وجوباً نفسياً مولوياً، بل وجوب إرشادي، وهذا يتعلق باستظهار الشخص نفسه من الآيات والروايات،

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


ويمن القول بوجود قرائن ترجح هذا القول:

القرينة الاول: القيد المذكور ف الآية الشريفة «إن كنتم لا تعلمون» حيث يمن القول بأنّه لب وعقل، ويجب علينا استعمال هذا
القيد ف الروايات كذلك، أي أنّ الشارع لو لم يأت بهذا القيد، فنحن نفهمه أيضاً، لأنّ بعض القيود تون واضحة إل درجة أنّ

الشارع لو لم يأت به فانّها معلومة مسبقاً، حيث لا معن لأنّ يلّف العالم بطلب العلم، بل الجاهل هو المخاطب، ولذلك قلنا بأنّ هذا
.الأمر هنا إرشادي ولا يستفاد من مولوية المول

وقد ذكر السيدالطباطبائ ف ذيل تفسير هذه الآية الشريفة أنّه لا شك ف أنّ الآية الشريفة تدل عل حم إرشادي عقلائ، أي كما
أنّها ترشد إل حم عقل، كذلك ترشد إل حم عقلائ أيضاً.

القرينة الثانية: إذا كان وجوب التفقه والتعلم نفسياً وشرعياً، فماذا لم يذهب جميع المسلمين لطلب العلم والتفقه ف الدين؟ وليس
لدينا ما يؤيد أنّ الأئمة (عليهم السلام) 

صفحه 26 
كانوا يرون ف هؤلاء الناس أنّهم قد تركوا واجباً معيناً، ولو كان كذلك للزم أن يبين الأئمة للناس هذا المعن، ف حين أنّهم (عليهم

السلام) اكتفوا بالإشارة اللية وه أنّ من يترك التفقه فسيون أعرابياً.

وببيان أوضح: أنّ سيرة المتشرعة غير قائمة عل لزوم تفقه جميع الناس، ومن لم يتفقه ف الدين لم يتعرض إل نه الأئمة (عليهم
السلام) ، وهذا يؤيد كون وجوب التفقه إرشادياً وليس مولوياً ونفسياً.

القرينة الثالثة: عندما نراجع فتاوى العلماء نرى أنّ المشهور ذهبوا إل عدم الوجوب المولوي للتعلّم، وأنّه لو تركه فلا يستوجب
العقاب، وإنّما العقاب يترتب عل ترك العمل بالواجب فقط.


