
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 14 شوال 1432

كلام المحقق الإصفهان عشر:مناقشات ف الدرس الثان
الجلسة 12 

الدرس الثان عشر

:ولالمناقشة الا

يقول سماحة الوالد: إنّ المحقق الإصفهان (قدس سره) يرى أنّ مجرد كون المسألة خلافية لا يصح أن يون ملاكاً للتقليد، بل
هناك ملاك آخر، وهو جعل الحم 

صفحه 40 
المماثل ف الامارات (سواء كان مماثلا واقعاً للحم الواقع أو لم ين) فقد ذكروا ف بيان الحجية للإمارات بأنّه إذا ورد

ف الرواية مثلا: «صلاة الجمعة واجبة»، وكان هذا الحم مماثلا للحم الواقع، وصار منشأ لانبعاث العام، تون هذه المسألة
،الفاسدة بحيث لم يصلح لبعث العام م مماثل أو ترتب فيه بعض التواللا يوجد ح الموارد الت فف من موارد التقليد، وإلا

تخرج المسألة من إطار التقليد، وعليه فسماحة الوالد المعظم يقول ف جوابه بأنّه لا دليل عل أنّ هذا الملاك (جعل الحم المماثل
وعدم جعله) هو الملاك للتقليد.

واكتف بهذا اللام ف الجواب، ولن يمن توضيح مراده بأنّه يمن ذكر بعض الموارد الت تون المسألة فيها من مسائل التقليد
ولن مع عدم وجود حم مماثل.

وعل سبيل المثال: الاحتياط الوجوب الذي يفت به المجتهد (كما ف مسألة التسبيحات الثلاث ف الصلاة) فالملّف يقلّد المجتهد
ف هذه المسألة مع أنّ الاحتياط ليس من قبيل جعل الحم المماثل لأنّه ليس حماً أساساً.

المناقشة الثانية:

إنّ المحقق الإصفهان (قدس سره) يرى أنّ حرمة الاحتياط إنّما ه من جهة انطباق عنوان مبغوض عليه، ولن يرد عليه أنّه تارة
يون الاحتياط بنفسه حراماً، (ولم يذكر مثالا أو توضيحاً أكثر لذلك).

(قدس سره) غير وارد، لأننا ذكرنا ف كلام المحقق الإصفهان ال سماحة الوالد المعظم علن الملاحظة عليه بأنّ إشن يمول
معن عنوان المبغوض ف الاحتياط أنّ يون الاحتياط مما يوجب اختلال النظام، وهو حرام، وبما أنّ هذا الاحتياط مقدمة للحرام

فيون حراماً، أو يون الاحتياط مما يستلزم العسر والحرج، وف غير هذين الموردين لا يوجد لدينا ف الفقه مورداً آخر يون 

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


صفحه 41 
الاحتياط فيه حراماً بنفسه.

المناقشة الثالثة:

إنّ المحقق الإصفهان (قدس سره) يرى أنّ للاحتياط حيثتين: فتارة يون معروضاً للوجوب أو الحرمة، وف ذلك يصلح لأن يدخل
ف دائرة التقليد، واُخرى يخرج الاحتياط عن كونه من موارد الاحتياط، من قبيل ما إذا لم تن نعلم بوجوب الظهر أو الجمعة
والشارع أمرنا بأحدهما، فعلمنا أنّ الواجب إما الظهر فقط أوالجمعة فقط، فهنا تون هذه الحيثية مخرجة للاحتياط عن كونه

احتياطاً.

الحيثية الثانية لا يصح ون حيثية له، ففء لا يء المعدم للشالتناقض، فالش ال هنا هو أنّ هذا البيان يستلزم الوقوع فوالإش
جعل هذا المورد من جملة موارد الاحتياط، لأنّها بنفسها تخرج الاحتياط عن كونه احتياطاً، فلا يمن أن تون وصفاً للاحتياط،
فاذا كان مراده أن يون لدينا علم وجدان بأنّ الواجب منحصر بأحد هذين، فهذا العلم يتسبب ف رفع الاحتياط، ولن إذا كان

هذا المورد هو مورد الامارات والاصول العملية وافت المجتهد بواسطة خبر الواحد أنّ صلاة الجمعة ه الواجبة، فهل يون هذا
سبباً لنف الاحتياط؟ الصحيح هو أنّ الاحتياط يجري هنا، وهنا لا تون الإمارات والاصول العملية مخرجة للإحتياط.

نظر الاستاذ:

أنّه لا يصح الاحتياط، إلا (قدس سره) بأننا نقبل وجود حيثيتين وجهتين ف كلام المحقق الإصفهان ن القول بالنسبة إلويم
القول بأنّ الاحتياط يون عدلا للاجتهاد والتقليد (من جهة الوصول إل الواقع وترتب الأثر) لا من جهة كونه معروضاً للأحام، لأنّه

لقائل أنّ يقول: إنّ هاتين الجهتين لا يقبلان الانفاك، لأنّه 

صفحه 42 
إذا قلنا إنّ أحد موارد الاحتياط هو مورد يون فيه الاحتياط حراماً، فهل يوصلنا هذا الاحتياط إل الواقع؟ إنّ منشأ الخطأ ف هذا
اللام هو أننا عندما نقول بلزوم الاحتياط فان هذا الاحتياط بإمانه أن يوصلنا إل الواقع حتماً، ولن ف صورة كون الاحتياط

حراماً فانّه لا يعقل فيه الايصال إل الواقع، ولأجل أن نعلم بأنّ هذا الاحتياط يوصلنا إل الواقع يجب أن نعلم بأنّه ليس من الاحتياط
المحرام، ولن كيف نعلم بذلك؟ الجواب هو وجوب الاحتياط أو التقليد.

وف النتيجة، لا يمن القول بأنّ هذا الاحتياط الذي هو عدل الاجتهاد والتقليد هو الاحتياط الذي يوصل إل الواقع.

:الجواب الثان

وهو ما ورد ف «تفصيل الشريعة» حيث يقول: عل فرض أنّ الاحتياط متفرع عل الاجتهاد والتقليد، ولن كونه متفرعاً ف مقام
العلم شء، وكونه متفرعاً ف مقام الإمتثال شء آخر، وكونه متفرعاً عل الاجتهاد والتقليد من جهة الاختلاف فيه لا يقتض أن

يون متأخراً ف مقام الإمتثال، نعم من حيث العلم، عل المجتهد أن يعلم أنّ هذا الاحتياط ليس بحرام أو أنّه راجح، وهذا متفرع
عل الاجتهاد والتقليد، وما نحن فيه هو التفرع ف مقام الامتثال، أي أنّ العقل يحم بأنّ عل الملّف ف مقام الإمتثال إما أن يون

مجتهداً أو مقلداً أو محتاطاً، فاذا اجتهد المجتهد ف التسبيحات الأربع وافت بفاية الوحدة ف الصلاة، فانّه ف مقام الإمتثال
يمنه أن يحتاط.



وهذا الجواب هو أفضل الأجوبة، وبهذا يتبين عدم تقدم الاجتهاد والتقليد عل الاحتياط.

صفحه 43 


