
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 15 شوال 1432

الدرس الثلاثون:بيان الإمام الراحل ف مقدمات الاجتهاد
الجلسة 30 

الدرس الثلاثون

بيان الإمام الراحل ف مقدمات الاجتهاد:

لا بأس بعد أن تم البحث ف مقدمات الاجتهاد باستعراض بيان الإمام الراحل ف هذا الصدد، حيث كتب ف رسالة له ف الاجتهاد

والتقليد(1) عدّة مقدمات لازمة للاجتهاد:

المقدمة الاول: من مقدمات الاجتهاد ه: «الانس بالمحاورات العرفية وفهم الموضوعات العرفية»، فالأساس ف خطابات القرآن
والسنّة يقوم عل فهم المحاورات العرفية الجارية بين الناس، فلابدّ لمن أراد الاجتهاد أن يون عارفاً بما هو مأنوس لدى العرف
ف مخاطباتهم وقادراً عل تشخيص النات والدقائق العقلية من العرفية، وف الحقيقة فإنّ المجتهد مضافاً إل فهم المحاورات

والموضوعات العرفية لابدّ أن يون عارفاً بموارد الدقائق العقلية والعرفية، فلو كان عارفاً بمواضيع الفلسفة فقط ويمنه التعرف
عل دقائق الأمور ف بحث العلية مثلا، ولنّه ضعيف ف فهم المحاورات العرفية، فإنّه لا يستطيع فهم التاب والسنّة بصورة

سليمة.

المقدمة الثانية: «تفريع الفروع عل الأصول حت تحصل له قوة الاستنباط، 

1 ـ رسالة الاجتهاد والتقليد، ص9.

صفحه 94 
فإنّ الاجتهاد من العلوم العملية وللعمل فيه دخالة كاملة» فالاجتهاد لا يتوقف فقط عل أن يتعلم الإنسان المبان الاصولية

والرجالية وكذلك القواعد الأدبية ثم يتصور أنّه وصل إل مقام الاجتهاد والحال أنّه لم يتحرك عل مستوى العمل والممارسة
اطلاقاً، أي لم يستنبط مسألة شرعية بالفعل ولم يستخرج الفرع من الأصل، والحاصل أنّه لابدّ أن يمارس عملية الاستنباط مراراً
عنها هل تقع فاسدة أو لا؟ أو إذا كان ف مورد العبادة المنه ة الاجتهاد ويعرف مثلا الأصل فة الاستنباط ومللتحصل له قو

ذمته قضاء صيام هل يمنه أن يصوم ندباً؟ لأنّه مأمور بالإتيان بقضاء الصوم، فهل أنّ هذا الأمر يلازم النه عن ضده؟ وهل أنّ
الأمر بالضد يقتض الفساد؟ وحينئذ يستنتج من تلك المقدمات الأصولية فساد الصوم المستحب فيما لو كان ف ذمته قضاء

الصيام.

المقدمة الثالثة: وقد تقدم مثلها ف كلمات العلامة (قدس سره) ف شرائط الاجتهاد وه «الفحص الامل عن كلمات القوم»
لمعرفة ما إذا كان هناك إجماع عل المسألة أو لا، حت لا يتورط بمخالفة الإجماع، ويضيف الإمام «بل يجب الفحص ف كلمات

العامة» ليون عل علم بالرواية الصادرة عن تقية ليتمن من حل التعارض بين الروايات.

المسألة الاول: الاحتياط

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


كلام الإمام ف تحرير الوسيلة:

لّف غير بالغ مرتبة الاجتهاد...» فإنّ أول مسألة يبحثها فكل م بداية تحرير الوسيلة: «اعلم أنّه يجب عل بعد أن يذكر الإمام ف
هذا الباب ه مسألة الاحتياط حيث يقول: «مسألة(1): يجوز العمل بالاحتياط وإن كان مستلزماً للترار عل الأقوى» ومثله ما

ورد ف «العروة الوثق» حيث يقول السيد: «المسألة(4): الأقوى جواز الاحتياط ولو كان مستلزما للترار وأمن الاجتهاد 

صفحه 95 
والتقليد» مثلا ف السفر لو لم يعلم هل يصدق عليه عنوان المسافر أو لا؟ فهنا يجمع بين القصر والتمام، أو ف الظهر من يوم

الجمعة يجمع بين صلاة الظهر والجمعة احتياطاً.

محل النزاع:

قبل الورود ف أصل البحث لابدّ من تحرير محل النزاع أولا، فقد ذكروا هنا أمرين:

الأمر الأول: ذكروا أنّ محل النزاع ف هذه المسألة هو فيما لو لم ين الاحتياط مستلزماً للعسر والحرج، لأنّ قاعدة «لا حرج»
ن البعض استفاد من هذه القاعدة الرخصة، أي أنّها تنفالاحتياط، ول هذا المورد وتنف حاكمة عل يستفاد منها العزيمة، فه

وجود الحم الحرج ويبق جوازه ومشروعيته.

الأمر الثان: ذكروا أنّ النزاع ف باب الاحتياط إنّما يجري ف العبادات لا ف المعاملات من العقود والايقاعات، مثلا إذا أراد
الشخص أن يجري عقد الناح عشرين مرة فلا مانع من ذلك.

نظر الاستاذ:

أما بالنسبة إل «الأمر الأول» فالظاهر أنّه لا يصح أن يؤت به قيداً لمحل النزاع، فلا يمن القول بأنّ الاحتياط الموجب للعسر
والحرج خارج عن محل النزاع، لأنّنا ف هذا المورد نريد أن نعلم الحم الشرع للإنسان الذي لم يتوجه نحو الاجتهاد والتقليد، بل

توجه نحو العمل بالاحتياط ووقع ف هذا المشل، فليس اللام ف أنّ هذا الاحتياط مشروع أو غير مشروع، بل إنّه هل يصدق عليه
عنوان الإمتثال أو لا؟ وفرق بين المقامين، فمن يرفض التقليد ف مسألة صلاة الجمعة وقرر الاحتياط بالإتيان بصلاة الظهر وصلاة

الجمعة، فهنا نريد أن نعرف 

صفحه 96 
أنّ عمله هذا يصدق عليه عنوان الإمتثال، أو لا؟ فالمشلة أنّ هذا الإمتثال الإجمال هل يعتبر إمتثالا تفصيلياً؟ ولأنّه لا يعلم المأمور

به عل وجه التفصيل فيون إمتثاله إجمالياً، اذن فالنزاع ليس ف جواز مثل هذا الاحتياط وعدمه، أي ليس الموضوع هو الاحتياط
لمعرفة حمه الشرع من الوجوب أو الحرمة أو الجواز كما يرد هذا المعن ف كثير من أبواب الفقه فيقال: هنا الاحتياط واجب

أو حرام أو جائز، وهنا يمن القول بدخوله أحياناً ف مسألة العسر والحرج فتنف هذه القاعدة وجوب الاحتياط، بل النزاع هنا فيما
يتحقق به الاحتياط، فهل يون مثل هذا الاحتياط إمتثالا لأمر المول؟

من هنا يتبين وجه الفرق بين عبارة الإمام ف «التحرير»: «يجوز العمل بالاحتياط» وتعبير السيد ف «العروة»: «الاقوى جواز
الاحتياط»، فعل الأول يعن أنّ الملّف يمنه الإمتثال التفصيل بالاجتهاد أو التقليد، ولن الإمتثال الإجمال بالاحتياط صحيح،



ولا لزوم لورود القيد المذكور من كونه لا يلزم العسر والحرج، لأنّنا نريد أن نقول هنا أنّه لدينا طريق آخر لإمتثال التليف وهو
طريق الاحتياط والإمتثال الإجمال، فلا معن لتقييده بالقاعدة المذكورة «قاعدة لا حرج» فاللام ف المحقق للاحتياط لا ف نفس

عنوان الاحتياط، أي أنّ الاحتياط يجزي ف مقام الإمتثال.


