
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 15 شوال 1432

الدرس الثان والثلاثون
الجلسة 32 

الدرس الثان والثلاثون
وهذا نرى أنّ المحقق النائين يرى إمان الاحتياط فيما لو ورد أمر من 

1 ـ فوائد الاصول، ج3، ص773.

صفحه 100 
المول و لم نعلم أنّه يراد به الوجوب أو الاستحباب، فيحتاط الملّف لوجود العلم لديه بالأمر، ولن ف الموارد الت لا يعلم بوجود

الأمر أصلا، فلا مشروعية للاحتياط، لأنّ الانبعاث إل العمل يجب أن يون ناشئاً من البعث لا احتمال البعث.

لأنّ العمل ف ،المحقق النائين بهذا العمل رجاءاً، فهو مخالف لمبن تب الفقهية من قولهم: يؤتبعض ال ولذا ما نراه أحياناً ف
باب الإمتثال والطاعة يجب أن يون ناشئاً عن البعث الواقع لا احتمال البعث، ويقول السيد الخوئ (قدس سره) : إنّ الشيخ
النائين ذكر هذا التفصيل ف الدورة الأخيرة لعلم الأصول، وف السابق كان يرى أنّ الإمتثال الإجمال ليس ف عرض الإمتثال

التفصيل بل ف طوله، فمع التمن من الإمتثال التفصيل لا تصل النوبة إل الإمتثال الإجمال، ومع الشك يتم الرجوع إل أصالة
الاشتغال، لوجود التليف اليقين الذي يستدع البراءة اليقينية، ولا نعلم مع الإمتثال الإجمال هل حصلت براءة الذمة أو لا؟ فلابدّ

.من الإمتثال التفصيل

إشال: هذا وقد خالف السيد الخوئ والسيد الحيم (رحمهما اله) هذه النظرية وذهبا إل أنّ الإمتثال الإجمال ف عرض الإمتثال
التفصيل من حيث التحقق والإمتثال.

كلام السيد الخوئ (قدس سره): 

ذلك أنّ العقلاء لم يشترطوا ف والشاهد عل ،عرض الإمتثال التفصيل يقع ف كتاب التنقيح(1) أنّ الإمتثال الإجمال فقد ذكر ف
الاحتياط عدم التمن من الإمتثال التفصيل ويرون أنّ الاحتياط حسن ف جميع الأحوال، حت ف صورة احتمال المطلوبية،

فعندما يأت الملّف بالعمل بداع احتمال المطلوبية 

1 ـ التنقيح، ج1، ص51.

صفحه 101 
فالعقلاء يرونه ممتثلا، ولهذا ذهب البعض إل إمان الإتيان بالعمل رجاء المطلوبية.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


ثم إنّ السيد الخوئ يقول ف القسم الثان من جوابه عل كلام النائين: إنّ قوله بالرجوع إل أصالة الاشتغال عند الشك ف مثل
هذه الموارد، غير صحيح، لأنّه مجرى أصالة البراءة، لأنّنا نعلم وجوب إمتثال واحد عقلا، والشك هنا يعود إل الشك بين الإمتثال

التفصيل أو التخيير بينه وبين الإجمال، أي يعود الشك إل دوران الأمر بين التعيين والتخيير، وبعبارة أخرى: لا نعلم أنّ هذا
الإمتثال الذي يجب علينا الإتيان به هل نأت به بداع الأمر نفسه، أو يف أن يون بداع احتمال الأمر؟ وف دوران الأمر بين

التعيين والتخيير يقال حينئذ بالتخيير.

نظر الاستاذ:

إنّ القسم الأول من كلام السيد الخوئ (قدس سره) تام وأنّ العقلاء يرون صحة الإتيان بالعمل باحتمال المطلوبية ويعدّون
الشخص ممتثلا.

وأما ف القسم الثان فف نظرنا أنّ كلامه قابل للخدشة، لأنّنا نجد أنفسنا ف مقابل أمر المول بين أمرين: فإما أن يقال بلزوم
الاجتهاد والإمتثال التعيين لأمر المول، وإما أن لا نتوجه نحو الاجتهاد أو التقليد بل نعمل بالاحتياط ونأت بلا الفعلين المحتملين،

فلو قلنا إنّ هذا من باب دوران الأمر بين التعيين والتخيير، فانّ ذلك يعن لا نعلم هل كلّفنا الشارع بهذا الأمر تعييناً من أول الأمر،
أو جعله تخييرياً، وبعبارة أخرى: نحن لا نعلم أنّ التليف ورد متعيناً أو بصورة تخييرية، فبعض يرى التعيين، وآخر يرى التخيير،

ولن فيما نحن فيه يختلف الحال، حيث لا نعلم هل أنّ صلاة الظهر ه الواجبة تعييناً أو صلاة الجمعة؟ فأصل التليف معلوم
هنا، والشك ف متعلق التليف لا ف أصل التليف، أي أنّنا عل يقين من وجود تليف بصورة تعيينية ونعلم أنّ الواجب إما صلاة

الظهر أو الجمعة، أو 

صفحه 102 
الواجب إما التمام أو القصر، وأما ف الدوران بين التعيين والتخيير نشك ف أصل التليف هل ورد بصورة تعيينية أو تخييرية.

وأما بالنسبة إل كلام النائين من لزوم قاعدة الاشتغال، فالصحيح ف جوابه أن يقال بأنّ الاحتياط هنا يفض إل البراءة اليقينية
أيضاً، وف أصالة الاشتغال يقول العقل بأنّ الاشتغال اليقين يستدع الفراغ اليقين، ولم يشترط ف هذا الفراغ اليقين أن يون

عل سبيل الإجمال أو التفصيل، بل مجرد فراغ الذمة يف ف تحقق الإمتثال وسقوط الاشتغال اليقين، وهو حاصل هنا.

كلام السيد الحيم (رحمه اله): 

الاحتياط بداع لّف فالمقام لا نواجه احتمال البعث، بل يتحرك الم بأنّنا ف النائين الا علالمستمسك»(1) إش» فقد ذكر ف
ذلك الأمر، وليس بداع لتا الصلاتين بداعب غاية الأمر أنّه لا يعلم بأنّه تعلق بالقصر أو بالتمام؟ فيأت ،ليف الواقعالأمر والت

احتمال الأمر.

ثم إنّه ذكر نقضاً عل كلام النائين بأنّه ف صورة العلم بوجوب صلاة المغرب مثلا فالداع للإتيان بالصلاة ليس هو العلم بالبعث
بل البعث نفسه، فالعلم بالتليف ليس هو المحرك حت ف نظر النائين نفسه بل وجود التليف، والعلم ف الحقيقة كاشف عن

الأمر والتليف الواقع، وحينئذ فلماذا فيما نحن فيه يون الداع هو الاحتمال، وف مورد العلم التفصيل لا يون العلم هو
الداع بل نفس البعث الواقع؟

التحقيق ف كلام السيد الحيم (رحمه اله): 

وقد ذكر البعض ف جوابه بوجود فرق بين المقامين، فف مورد العلم 



1 ـ المستمسك، ج1، ص8.

صفحه 103 
بالتليف والبعث يون العلم كاشفاً عن الواقع فقط ويون الداع هو الواقع نفسه، وليس كذلك ف مورد الاحتمال فلا كاشفية له

عن الواقع، ولذا يون الاحتمال نفسه داعياً.

نظر الاستاذ:

وف نظرنا أنّ هذا الجواب عل كلام السيد الحيم (قدس سره) غير تام، لأنّه يقرر أنّ الداع والمحرك ف الإمتثال الإجمال البعث
لا احتمال الأمر، كما هو الحال ف للإتيان بصلاة القصر والتمام احتياطاً هو الأمر الواقع أيضاً لا الاحتمال، فالداع الواقع

العلم التفصيل، وبعبارة أخرى: إذا كان الاحتمال بدوياً فلام النائين صحيح، ولن الاحتمال هنا مسبوق ومقترن بالعلم
بالتليف، فما أنّه ف باب العلم بالتاليف لا يون العلم هو المحرك بل الأمر والتليف نفسه، فذلك ف صورة الاحتمال

المسبوق بالعلم يون المحرك والداع هو الأمر الواقع نفسه لا الاحتمال.


