
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 15 شوال 1432

الدرس الثامن والأربعون
الجلسة 48 

الدرس الثامن والأربعون
«المقدمة الرابعة»: يجب ف مقام الاستدلال بالآية أن يون الحذر واجباً، ويون المراد من الحذر هوالخوف العمل لا مجرد

.الخوف النفسان

كلام المحقق النائين (رحمه اله): 

أما بالنسبة إل وجوب الحذر فالمحقق النائين(1) يرى أنّ كلمة «لعل» عندما ترد ف اللام فإنّ ما بعدها يون غاية لما قبلها،
فعندما تقول الآية: (لينذِروا قَومهم اذَا رجعوا الَيهِم لَعلَّهم يحذَرون) ، فهنا وقع الحذر غاية 

1 ـ فوائد الاصول، ج3، ص180.

صفحه 143 
للانذار، ولا فرق ف هذه الغاية بين مقام التوين والتشريع، وكذلك لا فرق ف أن يون ما بعدها من الأفعال الاختيارية أو غير

الاختيارية، وهنا إذا كان ما قبل لعل من الأفعال الاستحبابية وقع ما بعدها مستحباً أيضاً لأنّه غاية له، وإن كان واجباً فهو واجب،
وبما أنّ الإنذار ف مورد الآية وقع واجباً فالحذر واجب أيضاً.

التحقيق:

يمن أن يقال إنّ ملاحظة موارد استعمال لعل ف القرآن الريم لا تؤيد هذه الفرضية المذكورة، فليس دائماً يون ما بعدها غاية

لما قبلها كقوله تعال: (فَلَعلَّكَ باخع نَفْسكَ علَ آثَارِهم انْ لَم يومنُوا بِهذَا الْحدِيثِ اسفاً) (1).

وعليه فقد يون ما بعدها «فائدة» لما قبلها وليس غاية، وبين الفائدة والغاية فرق بين، ولهذا قد يون الإنذار واجباً ولن الحذر
غير واجب، والحال أنّه لو كان غاية فمعناه أنّ الحذر لو لم يتحقق عل الناس فالإنذار لا يون واجباً لانتفاء الغاية منه، ومن

المعلوم أنّ الإنذار واجب عل النافرين ف حال رجوعهم لو علموا يقيناً بأنّه لا يورث الحذر لدى الناس، وعل هذا الأساس لو لم
نتمن من إثبات وجوب الحذر فلا يمن القول بحجية الفتوى وجواز التقليد، لأنّ الاستدلال بهذه الآية قائم عل كون الحذر واجباً.

المسألة الأخرى هنا ه أنّ الحذر لا يقتصر عل الخوف بل هو الحذر العمل، ومثّل له السيد الخوئ (قدس سره) بأنّ من يحتمل
مواجهة العدو إذا أراد الخروج من البيت فإنّه يحمل معه سلاحاً، فهنا يصدق عليه أنّه يحذر، فالمراد من «لعلهم يحذرون» هو

الحذر العمل، وبالتال تون فتوى المنذرين حجة ويون الحذر الناشء من تقليدهم مشروعاً.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


1 ـ سورة الهف، الآية 69.

صفحه 144 

المعن اللغوي للحذر:

وعندما نراجع كتب اللغة لتحصيل المعن اللغوي للمه الحذر نجد أنّ «مصباح اللغة» يقول: حذر الشء إذا خافه، وهذا غيره
من كتب اللغة، ولن بعض المحققين ف ألفاظ القرآن الريم قالوا بالفرق بين الخوف والحذر، فالحذر لا يطلق عل الخوف

مطلقاً، بل عل العمل الناشء من الخوف، ولن هذا اللام ليس له شاهد من كتب اللغة فلا يمن قبوله بمجرد صدوره من بعض
المفسرين، فاذا تقرر أنّ المراد من الحذر هوالخوف النفسان فقط فإنّ الاستدلال بالآية عل المطلوب سينهار فلا يمن أن نفهم

مشروعية التقليد وحجية الفتوى منها.

نظر الاستاذ:

ونلاحظ عل هذا القول أنّه مترتب عل تعريف التقليد بالعمل، ولهذا لا طريق إل استفادة جواز التقليد من الآية الشريفة إلا بالقول
بأنّ الحذر هنا هو الحذر العمل، ولن لو قلنا بأنّ التقليد عبارة عن الالتزام النفسان كما قررناه ف محلّه تبعاً للآخوند وصاحب

الفصول، فإنّ هذا الاستدلال ينتف من الأساس، وحينئذ يصح الاستدلال بالآية عل مشروعية التقليد حت عل فرض أن يون
المراد من الحذر هوالخوف النفسان فقط حيث ينسجم مع تعريف التقليد المختار وينسجم أيضاً مع المعن اللغوي للمة الحذر.

تلمة: وهنا قد يقال بأنّ الحذر إذا كان بالمعن النفسان فسوف لا يون متعلقاً للتليف لأنّ الأمور النفسانية والقلبية غير
اختيارية، ولن يمن الجواب عل هذا الإشال بأنّه:

«أولا»: أنّ الأمور القلبية ليست كلها غير اختيارية.

«ثانياً»: سلّمنا ولن هذا لا يعن أنّها لا تقع متعلقاً للتليف لأنّ مقدماتها اختيارية.

صفحه 145 
والملاحظة الأخرى ف هذا المقام أنّ السيد الإمام ذكر ف بحثه الاصول أنّ الحذر المترتب عل الإنذار هو من النوع التوين لا
التشريع، أي أنّ النافرين والمنذرين إذا أدوا ما عليهم من الإنذار فإنّ الحذر سيقع تويناً وسيخاف بعض الناس، ولن تقدم أنّ

الحذر سواء وقع تويناً أم لم يقع، فلا يختلف الحال ف المقام، وسيون بعنوان الفائدة وليس الغرض.

أما «المقدمة الخامسة»: فه أنّه يستفاد مشروعية التقليد من الآية من مطلق الحذر سواء استوجب العلم أم لا، ولهذا يقال ف باب
التقليد أنّ التعبد بقول الفقيه لازم سواء حصل لدى الملّف العلم بصحة الفتوى أم لا، وهنا يقول الآخوند (قدس سره) : إنّنا لا

:من الآية الشريفة اطلاق الحذر، وهناك صيغتان لتقرير هذا المعن نستوح

«الصياغة الأول»: إنّ الآية ليست ف مقام بيان وجوب الحذر بل ف مقام بيان وجوب النفر، ولهذا فلا معن لاطلاق الحذر وعدم
اطلاقه لأنّ الآية غير ناظرة أساساً إل وجوب الحذر.

«الصياغة الثانية»: ما يسم بمناسبة الحم للموضوع، بمعن أنّ الناس إذا أحرزوا صدق كلام المنذر أو الفقيه ومطابقة كلامه
للحذر، ولهذا يقول الآخوند أنّ الآية مختصة ف الخبر أو الفتوى فلا معن ا لو احتملوا خطأه فلواقع الأمر وقع الحذر منهم، وأم



مورد حصول العلم وبالتال فإنّ الآية الشريفة غير مطلقة بالنسبة إل وجوب الحذر.

النتيجة:

فقد تحصل بعد البحث والمناقشة ف هذه المقدمات وخاصة المقدمتين الأخيرتين، أنّه لا يمن استفادة الحذر العمل من الآية
الشريفة لا اطلاق الحذر، ولهذا لا يمن استفادة حجية فتوى المجتهد وحجية التقليد ومشروعيته من هذه الآية الشريفة.


