
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 16 شوال 1432

الدرس الخمسون:الآية الثانية الت استدلوا بها عل حجية الفتوى
الجلسة 50 

الدرس الخمسون
لهلُوا اافَاس هِملَيا الا نُوحرِج لالَكَ الْنَا قَبسرا امو) :قوله تعال ة الفتوى وجواز التقليد هحجي استدلوا بها عل الآية الثانية: الت

الذِّكرِ انْ كنتُم لا تَعلَمونَ) (3).

وف مقام الاستدلال بهذه الآية الشريفة عل المطلوب لابدّ من تقديم أربع مقدمات يتوقف عليها الاستدلال بالآية:

المقدمة الأول: أنّه ورد الأمر بالسؤال «فسألوا» وهو ظاهر ف الوجوب 

1 ـ سورة التوبة، الآية .120
2 ـ سورة التوبة، الآية .122

3 ـ سورة الأنبياء، الآية 7.

صفحه 149 
وهذا الوجوب لا يختص بفرد معين بل يشمل كل جاهل، فيجب السؤال عل كل جاهل.

المقدمة الثانية: أنّ هذا السؤال ليس له موضوعية بحدّ ذاته، بل هو طريق للعمل بمضمون الجواب، فلو قلنا بعدم لزوم العمل
بالجواب، كان السؤال لغواً.

المقدمة الثالثة: أنّ «أهل الذكر» عنوان عام ويتضمن ف أفراده جميع أهل العلم ف كل زمان، فف الأزمنة السالفة كان أهل العلم
هم الأنبياء، وبعد النب الأكرم (صل اله عليه وآله) كان الأئمة (عليهم السلام) هم المصداق، ومن بعدهم أي زمن الغيبة، الفقهاء.

المقدمة الرابعة: قد يقال إنّه يترتب عل هذه المقدمات الثلاث أنّ جواب أهل الذكر إنّما يون حجة فيما لو كان مسبوقاً بالسؤال
كما هو ظاهر الآية، وحينئذ تون النتيجة أخص من المدّع، لأنّ المطلوب هو إثبات حجية قول الفقيه سواء سئل أم لم يسأل،

وهنا نحتاج إل هذه المقدمة ف إثبات الحجية للفتوى بصورة عامة، وذلك بطريقين:

«الأول» عن طريق عدم القول بالفصل، فمن يقول بعدم الحجية لقول الفقيه يرى ذلك مطلقاً، ومن يقول بالحجية يرى ذلك مطلقاً
أيضاً، أي سواء سبقه سؤال أم لا.

«الثان» عن طريق إلغاء الخصوصية، فالعرف يرى الحجية لقول العالم سواء سأل الجاهل منه أم لا، فالسؤال غير دخيل ف حجية
قول العالم.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


التحقيق ف المقدمات:

وقد أوردوا عل الاستدلال بهذه الآية ثلاثة إشالات:

الإشال الأول: ما يتعلق بالمقدمة الاول، وهو أنّ شأن النزول يقرر أنّ الخطاب ف هذه الآية غير عام بل هو خطاب للمشركين،
 والمراد من أهل الذكر هم علماء اليهود والنصارى الذين لديهم كتب سماوية ويعلمون بورود اسم النب

صفحه 150 
الأكرم (صل اله عليه وآله) ف كتبهم، فالمخاطب ف هذه الآية ليس هو الجاهلين بعامة، وكذلك المقصود من أهل الذكر ليس أهل

العلم مطلقاً ل يشمل الفقهاء أيضاً، بل المقصود إما علماء أهل التاب، أو الأئمة المعصومين (عليهم السلام) عل تفسير آخر.

مناقشة السيد الخوئ (رحمه اله): 

قد أجاب السيد الخوئ ف التنقيح(1) عن هذا الإشال بأنّ الآية الشريفة تتضمن كبرى كلية حت لو كان المراد من أهل الذكر هم
طائفة خاصة، وهذه البرى تقرر رجوع الجاهل إل العالم ف كل زمان، فف عصر النزول كان مصداق أهل الذكر هم علماء

اليهود والنصارى، وبعد رحلة النب الأكرم (صل اله عليه وآله) كان الأئمة هم المصداق، وف عصر الغيبة الفقهاء هم أهل الذكر.

:رانجواب الشيخ اللن

وقد أجاب سماحة الوالد(2) ف «تفصيل الشريعة» عل مناقشة السيد الخوئ (قدس سره) بأنّ الآية لو كانت ف مقام بيان كبرى
كلية، فهذا يعن أنّها تقرر حماً إرشادياً وعقلائياً بلزوم رجوع الجاهل إل العالم، والحال أنّ ظاهر الآية يقرر شيئاً آخر، وهو لزوم

رجوع المشركين خاصة إل أهل التاب خاصة ليسألوهم عن علامات النب الأكرم (صل اله عليه وآله) الموجودة ف كتبهم.

نظر الاستاذ:

ولن يمن أن يقال ف مقام الدفاع عن كلام السيدالخوئ (قدس سره) بأنّه لو دار الأمر ف أن يون المراد من النص الحم
الإرشادي أو الحم التعبدي، فيقال 

1 ـ التنقيح، ج1، ص.68
2 ـ تفصيل الشريعة، كتاب الاجتهاد والتقليد، ص59.

صفحه 151 
حينئذ إنّ المتعين هو الحم التعبدي وأنّ الحم الصادر من المول هو حم تعبدي لا إرشادي، ولن هذا كله ف الأحام الفرعية،

ولن ظاهر هذه الآية وخاصة ما ورد ف صدرها من قوله تعال: (وما ارسلْنَا قَبلَكَ الا رِجالا نُوح الَيهِم...) ، يؤكد أنّ الآية
تاب، وذلك فم تعبدي مولوي واقعاً بل تريد أن تقول للمشركين: اذهبوا واسألوا علماء أهل المقام بيان ح الشريفة ليست ف
زمان لم ين غيرهم من العلماء، ولو كان هناك علماء غير علماء أهل التاب ومع ذلك تقول الآية: اذهبوا واسألوا من علماء أهل
التاب، لأمن أن يقال بالحم التعبدي ف الآية، وعليه فإنّ الآية ظاهرة جدّاً ف البرى اللية الت ذكرها السيد الخوئ (قدس

سره) من لزوم رجوع الجاهل إل العالم. 



وعل هذا الأساس تبين بطلان الإشال الأول عل مقدمات الاستدلال وهو اختصاص الخطاب بالمشركين واختصاص المراد من
أهل الذكر بعلماء أهل التاب.

ملاحظة مهمة:

هناك روايات ف ذيل بعض الآيات الريمة (مثل هذه الآية محل البحث) تقرر أنّ الأئمة المعصومين (عليهم السلام) هم أهل الذكر:
«نحن أهل الذكر» أو «نحن العلماء» وأمثال ذلك، وهذا يعن أنّ المصداق المنحصر بالفرد ف ذلك الزمان لهذا العنوان هم الأئمة

المعصومين (عليهم السلام) ، أي أنّ هذا الحصر ليس حصراً كلياً بل متعلق بزمانهم وعصر حضورهم، وأما ف عصر الغيبة
.فمصداقه أشخاص آخرون كالفقهاء مثلا

وعل سبيل المثال فقد ورد ف باب ولاية الفقيه من أنّ «علماء اُمت أفضل من أنبياء بن اسرائيل» أو «اللهم ارحم خلفائ» وقول
الإمام (عليه السلام): «نحن العلماء»، أو «نحن الخلفاء»، فالمنرون لولاية الفقيه يستدلون بهذه الروايات عل حصر المراد من

العلماء أو الخلفاء بالأئمة المعصومين (عليهم السلام) فلا تشمل الفقهاء، 

صفحه 152 
ولن من خلال ما تقدم من الجواب يتضح لنا أنّ الحصر المذكور ف هذه الروايات يختص بعصر الأئمة (عليهم السلام) ولا
يتناف مع كون المصداق ف زمن الغيبة هم الفقهاء، نعم لو ظهر الإمام (عليه السلام) الآن فسيون هو المصداق الوحيد لهذه

العناوين.

ومن هنا تبين وجه التناقض العجيب ف كلمات السيد الخوئ (قدس سره) ، فهو يقرر هنا وجود كبرى كلية ف مدلول الآية بحيث
تشمل الفقيه أيضاً، ولنّه ف بحث ولاية الفقيه وعندما يصل إل هذه الروايات يؤكد أنّ مصاديقها هم الأئمة المعصومون (عليهم

السلام) فقط.


