
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 16 شوال 1432

الدرس الثان والخمسون
الجلسة 52 

الدرس الثان والخمسون

الآيات النافية للتقليد:

واستدل البعض لنف مشروعية التقليد بالآيات الناهية عن اتّباع الظن وتقليد 

صفحه 155 
الآباء، وبما أنّ التقليد أو فتوى المجتهد لا تورث لدى الملّف سوى الظن بالحم الشرع فتون مشمولة للنه الوارد ف هذه

 :ا الآيات الناهية عن إتّباع الظن فمن قبيل قوله تعالا بنحو العموم أو بنحو الخصوص، أمالآيات الشريفة إم

(ولا تَقْف ما لَيس لَكَ بِه علْم...) (1)، أو (انَّ الظَّن لا يغْن من الْحق شَيئاً...) (2)

:وتذم التقليد فقوله تعال تنه ا التوأم

(انَّا وجدْنَا آباءنَا علَ امة وانَّا علَ آثَارِهم مقْتَدُونَ) (3)،

:وقوله تعال

(واذَا قيل لَهم تَعالَوا الَ ما انزل اله والَ الرسولِ قَالُوا حسبنَا ما وجدْنَا علَيه آباءنَا اولَو كانَ آباوهم لا يعلَمونَ شَيئاً ولا يهتَدُونَ)

.(4)

وقوله تعال أيضاً:

(واذَا قيل لَهم اتَّبِعوا ما انزل اله قَالُوا بل نَتَّبِع ما الْفَينَا علَيه آباءنَا اولَو كانَ آباوهم لا يعقلُونَ شَيئاً ولا يهتَدُونَ) (5).

والنتيجة أنّ الاستدلال بالآيات عل حجية الفتوى ومشروعية التقليد معارض بمثل هذه الآيات الشريفة الناهية بنحو العموم أو
الخصوص.

المناقشة:

وقد اُجيب عل الاستدلال بهذه الآيات لنف مشروعية التقليد بأجوبة مختلفة وتنته بصورة عامة إل ثلاثة أجوبة.

الجواب الأول: إنّ هذه الآيات واردة ف اصول الدين والعقائد حيث لا مجال 

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


1 ـ سورة الإسراء، الآية .36
2 ـ سورة يونس، الآية .36

3 ـ سورة الزخرف، الآية .23
4 ـ سورة المائدة، الآية .104
5 ـ سورة البقرة، الآية 170.

صفحه 156 
للتقليد فيها كما يشهد بذلك سياق الآيات المذكورة، وما نحن فيه هو التقليد ف الأحام والفروع.

الجواب الثان: إنّ الأمارات الت نرى فيها الحجية رغم أنّها من جملة أفراد الظن، إلا أنّه ظن ينته إل العلم، وإلا فلا يون مؤمناً
من العقاب، فالخبر الواحد مثلا وإن كان يفيد الظن إلا أنّ الأدلة القاطعة تقرر أنّه حجة، أي أننا نعلم بأنّ الشارع قد جعله حجة.

والشاهد عل ذلك أنّ نفس ظواهر هذه الآيات الناهية لا يفيد سوى الظن، فلو كان الظن مطلقاً غير حجة، فإنّ الاستدلال بهذه
العلم خارجة عن مصاديق الظن المذموم والمنه أنّ الأمارات الظنية المستندة إل ال أيضاً، وهذا يعنالآيات سيتعرض للإش

عنه.

الجواب الثالث: إنّ التقليد محل البحث هو من باب رجوع الجاهل إل العالم، والتقليد المنه عنه ف هذه الآيات ليس كذلك، بل
هو من باب رجوع الجاهل إل الجاهل، لأنّ الآية تقول: «أولو كان أباؤهم لا يعقلون شيئاً، أو لا يعلمون شيئاً»، فالآباء أيضاً مثل

الابناء ف الجهل.

الجواب الرابع: إنّ النه عن اتّباع الظن ف هذه الآيات ليس نهياً مولوياً، بل هو نه إرشاري إل ما حم به العقل، أي أنّه من
المستقلات العقلية ف أنّ الأصل عدم حجية الظن، فالعقل يقول: بما أنّ الظن يتضمن احتمال الخلاف، واحتمال الخلاف موجب

لاحتمال العقاب، فالعقل يقول هنا بوجوب دفع الضرر المحتمل، وعليه فمثل هذا الظن غير حجة وغير معتبر، ونفس هذا العقل
يقول أيضاً إنّ الظن الذي ينته إل العلم معتبر ولا مانع من اتّباعه.

الدليل الرابع:

الدليل الرابع عل حجية الفتوى وجواز التقليد، الروايات الثيرة الواردة ف هذا الشأن بحيث يدّع التواتر الإجمال فيها، وقد
 (قدس سره) ف أوردها السيد الخوئ

صفحه 157 
«التنقيح» ضمن ثلاث طوائف:

الطائفة الاول: ما ورد ف ارجاع الأئمة (عليهم السلام) إل أشخاص معينين لأخذ الحم الشرع من قبيل قوله (عليه السلام) لمن
سأله عمن يأخذ أحام دينه: «العمري وابنه ثقة» أو «خذ من عبدالرحمن» أو ما ورد ف رواية اسحاق بن يعقوب: «أما الحوادث

الواقعة فارجعوا فيها إل رواة أحاديثنا».

أما وجه الاستدلال بهذه الروايات عل صحة التقليد، فهو من خلال اطلاق الأمر بالرجوع إل الرواة «خذ من يونس» أو «خذ من
زكريا بن يحي»، أي سواء قال بأنّ هذا الحم سمعته من الإمام أم لم يقل، فلامه حجة عل هذا السائل، وارجاعهم (عليهم



السلام) الناس إل هؤلاء الرواة المعينين لا يعن أنّ هؤلاء الرواة ينقلون إل الناس عين كلام المعصومين، بل قد يحملون المقيد
عل المطلق والخاص عل العام ويفتون بما يرونه حقاً وإن لم تن فيه رواية بالخصوص، وعل أية حال فالارجاع مطلق من هذه

الجهة.

ا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلكلامه عن قوله(عليه السلام): «وأم (قدس سره) ف ما ذكره السيد الخوئ ملاحظة دقيقة: وه
رواة أحاديثنا» فقد يقال: إنّ الرواة لا يشمل الفقيه، وجوابه أنّ قوله (عليه السلام): «وأما الحوادث الواقعة» يشير إل أنّها من

الحوادث المستجدة الت لم يرد فيها نص، وارجاع الناس إل الرواة ف هذه الحوادث يؤيد كونهم فقهاء، لأنّ الفقيه هو الذي يتمن
من استنباط الحم الشرع للحوادث المستجدة، والسبب ف أنّه (عليه السلام) لم يذكر كلمة «فقيه» لأنّ فقهاء العامة كانوا يفتون

بالرأي والقياس والاستحسان.

الطائفة الثانية: ما ورد فيها الأمر الصريح بالفتوى من قبيل قوله (عليه السلام): «يا أبان اُجلس ف مسجد المدينة وافتِ للناس
.«شيعت أحب أن يرى مثلك ف ّفان

وهذه الروايات تدل بالمطابقة، عل حجية فتوى أبان، وتدل بالدلالة الالتزامية عل جواز التقليد، وإلا كانت حجية الفتوى لغواً.

صفحه 158 
الطائفة الثالثة: ما ورد فيها النه عن الفتوى بغير علم: «من أفت بغير علم فليتبوأ مقعده من النار»، حيث يستفاد من هذه
الروايات أنّ النه لم يرد عل مطلق الافتاء، بل الافتاء بغير علم وبلا حجة وبرهان، أي ما كان مستنداً إل الرأي والقياس

والاستحسان لا مطلق الافتاء.


