
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 16 شوال 1432

الدرس الثالث والخمسون
الجلسة 53 

الدرس الثالث والخمسون
ملاحظة: ما ذكر من الروايات المؤيدة لجواز التقليد لا يقتصر عل الطوائف الثلاث الت ذكرها السيد الخوئ، بل هناك طوائف
اُخرى من روايات هذا الباب، منها ما أورده صاحب الوسائل ف كتاب القضاء الباب العاشر عن أحمد بن عل بن أب طالب

لَّذِينل ليفَو) :قوله تعال ري(عليه السلام) فمحمد العسري عن الإمام الحسن العس صاحب كتاب الاحتجاج عن أب الطبرس

يتُبونَ الْتَاب بِايدِيهِم ثُم يقُولُونَ هذَا من عنْدِ اله...) (1)، قال الإمام العسري(عليه السلام):

«هذه لقوم من اليهود ـ إل أن قال: وقال رجل للصادق(عليه السلام):إذا كان هؤلاء العوام من اليهود لا يعرفون التاب إلا بما
يسمعونه من علمائهم فيف ذمهم بتقليدهم والقبول من علمائهم وهل عوام اليهود إلا كعوامنا يقلّدون علمائهم؟ إل أن قال: فقال

الصادق(عليه السلام): بين عوامنا وعوام اليهود فرق من جهة وتسوية من جهة، أما من حيث الاستواء فانّ اله ذم عوامنا بتقليدهم
علمائهم كما ذم عوامهم، وأما من حيث افترقوا فانّ عوام اليهود كانوا قد عرفوا علماءهم بالذاب والصراح وأكل الحرام والرشا
وتغيير الأحام واضطروا بقلوبهم أن من فعل ذلك فهو فاسق لا يجوز أن يصدق عل اله ولا عل الوسائط بين الخلق وبين اله

فلذلك ذمهم، وكذلك عوامنا إذا عرفوا من علمائهم الفسق الظاهر والعصبية 

1 ـ سورة البقرة، الآية 79.

صفحه 159 
الشديدة والتالب عل الدنيا وحرامها فمن قلّد مثل هؤلاء فهو مثل اليهود الذين ذمهم اله بالتقليد لفسقة علمائهم، ثم قال الصادق:

فأما من كان من الفقهاء صائناً لنفسه حافظاً لدينه مخالفاً لهواه مطيعاً لأمر مولاه فللعوام أن يقلّدوه ولا يون إلا بعض فقهاء
الشيعة لا كلهم، فانّ من ركب من القبائح والفواحش مراكب علماء العامة لا تقبلوا منهم عنّا شيئاً ولا كرامة».

وهذه الرواية كما يقول الشيخ الأنصاري ف الرسائل صدقها ظاهر، أي إنّ صدورها من المعصوم ظاهر عل أجوائها، ويستدل
بهاعل جواز تقليد الفقيه ولزوم العمل بفتواه.

وهنا يقول صاحب الوسائل: أقول إنّ التقليد المرخّص فيه إنّما هو قبول الرواية لا قبول الرأي والاجتهاد والظن، وهذا واضح لا
خلاف فيه، عل أنّ هذا الحديث لا يجوز عند الاصوليين الاعتماد عليه ف الاصول ولا الفروع، لأنّه خبر واحد مرسل. انته. صحيح

أنّ هذه الرواية خبر واحد مرسل ولن بما أنّ الطبرس نقلها عن الإمام الحسن العسري(عليه السلام) فآثار الصدق بادية عليها.

التحقيق ف كلام صاحب الوسائل:

النقطة المهمة ف هذا المورد ه قول صاحب الوسائل بأنّ هذه الرواية واردة ف مورد قبول قول الراوي، وحسب الظاهر إن ما
ذهب إليه غير مقبول ولا يساعد عليه ظاهر الرواية، فلو كان المراد مجرد قبول الرواية فلا حاجة لذكر تلك الشروط «صائناً لنفسه

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


مخالفاً لهواه مطيعاً لأمر مولاه»، لأنّ المطلوب من الراوي هو عدم تعمد الذب فقط.

نعم، يؤيد قول صاحب الوسائل أنّ عوام اليهود كانوا يلجأون إل علمائهم ليخبروهم عما ورد ف كتابهم ويقبلون منهم ما يقولون
(...تَابْونَ التُبي لَّذِينل ليفَو) هذا العمل اسم التقليد وحمل الآية الشريفة لهم وقد اطلق الإمام(عليه السلام)عل

صفحه 160 
عل التقليد، وهذا يعن أنّ التقليد المذموم هو مجرد السماع والنقل.

ولن يمن أن يقال ف مقام الجواب: صحيح أن شروع الرواية كان بقصد الناقل للرواية ولن بعد ذلك وبقرينة تناسب الحم
والموضوع، فانّ الإمام لو كان ف مقام بيان العمل بقول الراوي فلا داع لأنّ يذكر كل تلك الأوصاف الت لا تنطبق إلا عل القليل

من الرواة ف زمن الإمام الصادق أو الإمام العسري (عليهما السلام) ، بل يلزم خروج أكثر أصحاب الاصول الأربعمائة عن
الاعتماد، فيستفاد من اطلاق هذه الرواية جواز العمل بفتوى المجتهد الذي يتصف بهذه الأوصاف.

المورد الآخر: مما يمن أن يستدل به لصالح حجية الفتوى وجواز التقليد هو ما ورد عن محمد بن أب نصر البزنط عن الإمام
الرضا(عليه السلام) قال: «إنّما علينا أن نلق الاصول وعليم أن تفرعوا».

ورواية اُخرى بهذا المضمون أيضاً: «علينا إلقاء الاصول وعليم التفريع»، حيث يستفاد من هذا اللام جواز الاجتهاد وفقاً
للاصول اللية، ومعناه جواز الإفتاء وجواز التقليد أيضاً.

قد يقال: إنّ تطبيق الل عل مصاديقه لا يعدّ اجتهاداً وفرق بين الاستنباط والتطبيق، والرواية تؤكد عل الثان، ويمن أن يقال إنّ
مدلول الرواية أعم من الاستنباط والتطبيق ومعه يمن الاستدلال بالرواية.

المورد الثالث: الروايات الت وردت ف أنّ روايات أهل البيت فيها محم ومتشابه كالآيات القرآنية، فعن الإمام الرضا(عليه
السلام): «من رد متشابه القرآن إل محمه فقد هدي إل الصراط المتستقيم، ثم قال: إنّ ف أخبارنا محماً كمحم القرآن

ومتشابهاً كمتشابه القرآن فردوا متشابهها إل محمها ولا تطيعوا متشابهها دون محمها فتضلّوا».

وقد استدلوا بهذه الرواية عل جواز الاجتهاد ومشروعية التقليد عل أساس 

صفحه 161 
أنّ المجتهد هو الذي يفهم من الأخبار ما هو المحم وما هو المتشابه ورد المتشابه إل المحم ولا يتيسر ذلك لغير المجتهد.

المورد الرابع: طائفة من الروايات الت تقرر حرمة من أفت بغير علم، وهذا يعن أن الفتوى مع العلم مشروع وحجة يقول الإمام
الباقر(عليه السلام): «من أفت بغير علم ولا هدى من اله لعنته ملائة الرحمة وملائة العذاب ولحقه وزر من عمل بفتياه».

وهذه الرواية مطلقة أي سواء طابقت الفتوى الواقع أو لم يطابق فالحم شامل للصورتين، وهناك رواية أيضاً عن الإمام
الصادق(عليه السلام) ف هذه المورد حيث يقول: «من استأكل بعلمه افتقر»، فقلت (أي ابن حمران): جعلت فداك إنّ ف شيعتك

ومواليك قوماً يتحملون علومم ويبثونها ف شيعتم فلا يعدمون منهم البر والصلة والإكرام، فقال(عليه السلام): «ليس اُولئك
بالمستأكلين إنّما المستأكل بعلم الذي يفت بغير علم ولا هدى من اله عزوجل ليبطل به حقوقاً طمعاً ف الدنيا»، حيث يستفاد من

هذه الرواية أيضاً أنّ أصل الافتاء وجواز الافتاء والتقليدكان ف زمان المعصومين.


