
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 16 شوال 1432

الدرس التاسع والخمسون:شروط المرجعية
الجلسة 59 

الدرس التاسع والخمسون
الرواية الثالثة: وه الرواية الت أوردها الطبرس ف الاحتجاج عن الصدوق عن تفسير العسري(عليه السلام) وذكرها صاحب

الوسائل ج27 ف الباب العاشر من أبواب صفات القاض الحديث 20 وفيها:

«فأما من كان من الفقهاء... حافظاً لدينه مخالفاً عل هواه مطيعاً لأمر مولاه فللعوام أن يقلدوه، وذلك لا يون إلا بعض فقهاء
الشيعة لا كلّهم»

والشاهد كلمة «فقهاء الشيعة»، والعجيب أنّ هذه الرواية مع ظهورها الواضح ف إثبات المدع إلا أنّ السيد الخوئ وكذلك
سماحة الوالد لم يتعرضا لذكرها ف مقام الاستدلال ف هذا المورد.

وقبل أن نتعرض إل دلالتها عل المطلوب هناك بحث سندي فيها من حيث إنّ الروايات الواردة ف التفسير المنسوب إل الإمام
الحسن العسري(عليه السلام) وقع الخلاف ف اعتبارها من جهة انقطاع السند لهذا التفسير، لأنّ الراوي له هو الشيخ الصدوق

وف سنده إل الإمام العسري عدّة مجاهيل (3 رواة مجهولين) ومن هنا فانّ العلامة ف الخلاصة ص256 ذكر أنّ الصدوق نقل
هذا التفسير من محمد بن أب القاسم الاسترابادي، ويقول العلامة عنه أنّه «ضعيف كذّاب»، ثم إنّ هذا الشخص (الاسترابادي)
يرويه عن رجلين مجهولين أحدهما «يوسف بن محمد بن زياد» والآخر «عل بن محمد بن يسار» وف بعض النسخ «سيار»،

ويرويانه عن أبيهما عن الإمام العسري أب الحسن الثالث، ثم يقول العلامة عن هذا التفسير «والتفسير موضوع عن سهل
الديباج بأحاديث من هذه المناكير» وقد تبع العلامة ف ذلك ابن الغضائري المعروف بتضعيف الرجال.

ن السيد الخوئن قبول هذه الرواية الواردة فيه، ولمة فلا يمعدم اعتبار هذا التفسير تبعاً للعلا إل ومن هنا ذهب السيد الخوئ
بن شهرآشوب والذي أورده الجاج النوري ف ري(عليه السلام) نقله محمد بن عليرى وجود تفسير آخر عن الإمام العس

 الذي وثقه النجاش طريقه حسن بن خالد البرق المستدرك ويقع ف

صفحه 178 
ويقول عنه محمد بن عل شهرآشوب إنّ هذا التفسير يقع ف 120 مجلداً، ولنّه غير موجود الآن، والموجود هذا التفسير الذي نقله

الصدوق وهو من مجلد واحد.

ملاحظات:

1 ـ إنّ المعروف عن الشيخ الصدوق أنّه شيخ المحدثين وقد نقل عن هذا التفسير ف موارد عديدة ف كتبه كالتوحيد ومن لا
يحضره الفقيه وعيون أخبار الرضا، واكثار النقل هذا ف كتب متعددة يدعم اعتبار هذا التفسير.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


2 ـ ف سند هذا التفسير الذي رواه الصدوق عن الإمام العسري لا يوجد يوسف بن محمد وعل بن محمد اللذان ذكرهما
العلامة، نعم نقلا هذا التفسير بصورة مستقلة عن الإمام العسري(عليه السلام).

3 ـ ذكر العلامة ف بداية البحار أنّ «تفسير الإمام من التب المعروفة واعتمد الصدوق عليه وأخذ منه وإن طعن به بعض
المحدّثين لن الصدوق أعرف وأقرب عهداً ممن طعن فيه».

4 ـ لا يبعد أن يون هذا التفسير جزءاً واحداً من التفسير البير الثان وهو المون من 120 مجلداً، وقد وجده الصدوق لوحده
عل ن لم يعثر إلاالذي كان من عشرة أجزاء ول ريحان البيرون الآثار الباقية» لأب» ة الأجزاء، كما هو الحال فبينما تلفت بقي

جزء واحد منه.

ولأجل هذه القرائن والمؤيدات يشل القول بعدم اعتبار هذا التفسير، بل يمن القول بوجود اطمئنان معتبر بالنسبة لهذا التاب
وكما يقول المجلس إنّ هذا التاب يمن الاعتماد عليه، هذا من حيث السند.

أما من حيث الدلالة، فانّ الرواية تصرح «وذلك لا يون إلا بعض فقهاء الشيعة».

 تَابْونَ التُبي لَّذِينل ليفَو) :إن قلت: بما أنّ صدر الرواية تذكر قوله تعال

صفحه 179 

.(1) (...هنْدِ الع نذَا مقُولُونَ هي ثُم دِيهِميبِا

وقد ذكر الإمام(عليه السلام) أنّ المقصود منها اليهود وقال بأنّ تقليد عوام الشيعة لعلمائهم ليس كتقليد عوام اليهود لعلمائهم الذي
يرتبون الذب وأكل الرشا، فإنّما ذكر علماء الشيعة لخصوصية الإيمان والصدق والالتزام بالحلال والحرام، فلو أنّ أحداً من غير

.الفقه الشيع ام وفق مبانالشيعة كان يمتلك هذه الخصوصية فلا بأس بتقليده إذا استنبط الأح

قلت: إنّ الإمام(عليه السلام) بصدد بيان الضابطة والمعيار ف الشخص الذي يرجع إليه الناس ف التقليد، فلو فرضنا أنّ
شخصين أخبرا عن واقعة وكان أحدهما روحانياً والآخر غير روحان، فهنا الروحان يون موثوقاً أكثر لدى أغلبية الناس وكلامه

المقام، فالإمام(عليه السلام) ف واجداً لجميع الشرائط المعتبرة، وكذلك ف لو كان الثان يوجب الاطمئنان أكثر من غيره حت
مقام بيان الضابطة ف التقليد فلابدّ أن يون نظره للنوع والشخص الذي يستوجب الوثوق لدى أغلبية الناس من الشيعة، وعليه

فانّ الاستدلال بالرواية تام سنداً ودلالة حيث تدل عل لزوم كون الفقيه من الشيعة.

والجدير بالذكر أنّ الإمام(عليه السلام) ليس ف مقام بيان قضية خارجية يتحدد موضوعها بالمصاديق الخارجية ف ذلك الزمان،
بل بصدد بيان قضية حقيقية مستمرة إل يوم القيامة وذلك من قوله «أما من كان» حيث تدل عل الاستمرارية وشمولها للفقهاء

.ذلك الزمان ولما بعده، هذا أولا ف


