
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 21 شوال 1432

الدرس السابع والثمانون:أدلة جواز البقاء عل تقليد الميت
الجلسة 87 

الدرس السابع والثمانون
شرائط المجتهد والمفت

تحدّثنا ف العام الماض بصورة مفصلة حول تقليد الميت، وقلنا هل يجوز تقليد الميت ابتداء أم لا؟ ثم ذكرنا النظريات والآراء
الواردة ف أقوال العلماء وفطاحل هذا الفن ثم وصلنا إل هذه النتيجة، والآنّ يبق هذا السؤال وهو هل يجوز البقاء عل تقليد

الميت أم لا؟ وإذا قلنا بجوازه، هل يجوز ذلك مطلقاً أم مقيداً من قبيل أنّ يعمل المقلّد قبل ذلك بفتوى المجتهد، وهذا ما يذهب إليه
القائلون بجواز تقليد الميت ابتداء بطريق أول، نعم، فإذا قلنا بجواز تقليد الميت للشخص الذي قلّده فترة من الزمن فبعد وفاته

 ،تقليده بطريق أول عل يبق

صفحه 260 
وهذا ما لا نقاش فيه، وإنّما البحث عل مبن ـ كما ذهب إليه المشهور أيضاً ـ عدم جواز تقليد الميت ابتداء، فعليه فلا ملازمة بين

هذه النظرية وبين جوازه أو عدمه، بمعن أنّه يمن لشخص أن لا يقبل بجواز تقليد الميت ابتداء، ولن يرى جواز البقاء عل تقليد
،الميت، وهذا ما تمسك به المشهور وأغلب الفقهاء المعاصرين، ومن هنا وقع الخلاف بين القائلين بعدم جواز تقليد الميت ابتداء

هل أنّ البقاء عل تقليد الميت جائز أم لا؟

أدلة جواز البقاء عل تقليد الميت:

ورد ف كلمات القائلين بجواز البقاء عل تقليد الميت مجموعاً أربعة أدلة سوف نسلّط الضوء عليها جميعاً:

الدليل الأول: الاستصحاب

قالوا: إنّ قول هذا المجتهد ف زمن حياته كان حجة عل مقلّده، والآن نشك هل أنّ قول هذا المجتهد بعد وفاته أيضاً حجة عليه أم
لا؟ وهل تبق هذه الحجية سارية بعد الوفاة أم لا؟ فنستصحب حجيته، ونقول إنّ قول هذا المجتهد كان حجة عليه، ويجب الالتفات

هنا إل هذه الملاحظة، وه أنّ الثير من الأعاظم الذين لم يقبلوا بجريان الاستصحاب ف تقليد الميت ابتداء، لنهم أجروا
الاستصحاب ف البقاء عل تقليد الميت، وهذه ملاحظة مهمة ك نعرف ذلك، وهنا عدّة بحوث:

البحث الأول: ما هو الفرق بين الأمرين؟ ونحن قلنا: إنّ ـ ف بحثنا السابق ف تقليد الميت الابتدائ ـ أحد أدلة القائلين بجواز البقاء
عل تقليد الميت الابتدائ، هو الاستصحاب، مثلا كان قول الشيح الطوس حجة ف زمانه وأنا لم أدرك عصره، والآن أشك هل أنّ

ل القائلون بعدم جواز التقليد الابتدائيته، ومن جانب آخر أشأم لا؟ استصحب بقاء حج ية قول الشيخ مستمرة بالنسبة لحج
 عل

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


صفحه 261 
هذا الاستصحاب عدّة إشالات، ذكرناها ف العام الماض وأتصور أنّها كانت خمسة إشالات، ولن نفس هؤلاء القائلين بعدم

الجواز، عندما يصلون إل جواز البقاء عل تقليد الميت يتمسون بجريان الاستصحاب، إذن ما هو الفرق؟ لماذا لا يجري
الاستصحاب ف تقليد الميت الابتدائ، ولنه يجري ف البقاء عل تقليد الميت؟ وفرقه عبارة عن أنّ ف البقاء عل تقليد الميت هو

حضور الملّف ف زمان المجتهد، مثلا أنّ زيداً كان موجوداً وبالغاً ف زمن الإمام الراحل (قدس سره) وكان مقلّداً له، أما الآن
فقد توف الإمام فهنا يستصحب زيد لنفسه البقاء عل تقليد الإمام ويقول: كان قول الإمام قبل عام عندما كان حياً حجة عل والآن

أشك هل أنّ حجيته باقية أم لا؟ استصحب الحجية.

وإذا قيل لهم لماذا تتمسون بالاستصحاب ف البقاء عل تقليد الميت دون التقليد الابتدائ؟ وما الفرق بينهما؟ الجواب ما أشرنا
إليه، لأنّ ف التقليد الابتدائ ليس هناك لدينا قضية متيقنة بين المقلَّد والمقلّد، أما ف البقاء عل تقليد الميت فهذه النسبة المتيقنة

موجودة لدى الشخص المقلّد، وبذلك يتحقق ركن من أركان الاستصحاب، وبعد كل ذلك لماذا نجري الاستصحاب هنا؟

البحث الثان: ما هو المستصحب عندنا؟ هنا ثلاثة احتمالات:

أولا: أن نجعل المستصحب حماً وضعياً للحجية، لأنّ الحجية حم من الأحام الوضعية، مثل الشرطية والمانعية والسببية
والصحة، فإذا كان كذلك فنجعل الحجيه مستصحباً.

ثانياً: إن الحم الواقع لفتوى المجتهد طريق إل حم الواقع الذي نريد أن نجعله مستصحباً.

ثالثاً: أن نستصحب الحم الظاهري الذي بموجبه أفت المجتهد.

نبدأ ف الوهلة الاول ف بيان الحم الظاهري، ونقول: كان زيد مقلّداً لمجتهد ف أيام حياته، وكان هذا المجتهد يفت ف زمان
حياته بأنّ صلاة الجمعة 

صفحه 262 
ف زمن الغيبة مثلا واجب عين، ولابدّ أنّه قد أفت بذلك تمساً برواية فيون حمه حماً ظاهرياً، يعن أنّ وجوب صلاة الجمعة

حم ظاهري، نعم، طبقاً لهذه النظرية كما لاحظنا ذلك ف كتاب الفاية، أنّ المشهور ذهبوا إل أنّ الامارات مثل الخبر الواحد
وغيره يتضمن حماً مماثلا، مثلا وردت رواية تقول إنّ صلاة الجمعة ف زمن الغيبة واجب عين، إذن إنّ هذه الامارة جعلت
لحم يسم بحم المماثل، يعن يماثل الحم الواقع، فتون النتيجة فتوى المجتهد وفاقاً لهذا الخبر الواحد أنّ صلاة الجمعة

واجبة حسب حم ظاهري، فعندما يتوف مرجع التقليد، نقول: إنّ صلاة الجمعة قبل سنتين كانت واجبة عل المقلّد بالحم
الظاهري، والآن نشك ببقاء الحم الظاهري، هل له أنّ يتمسك بالاستصحاب عملا بهذا الحم الظاهري أم لا؟ أي يقول كانت صلاة

الجمعة واجبة عل بالحم الظاهري عندما كان المرجع حياً، والآن بعد وفاة المرجع أستطيع استصحاب وجوب صلاة الجمعة.
نقول إنّ هذا الاستصحاب استصحاب باطل، لماذا؟

يقال ف الجواب: إنّ سبب بطلانه هو لأننا نفقد اليقين السابق ف هذا الاستصحاب، أما حصل اليقين التعبدي بوجوب صلاة
الجمعة ف زمن حياته؟ ـ أي نسم هذا العمل بفتوى المجتهد باليقين التعبدي ـ وليس هناك فرق ف الاستصحاب بين أن يون

اليقين وجدانياً أو تعبدياً، وعل سبيل المثال: إذا رأينا الدم عل السجادة ثم بعد مرور أيام نشك هل أنّ النجاسة باقية عل نجاستها
أم لا؟ نستصحب النجاسة، لماذا؟ لأنّه حصل لنا يقين وجداناً بوجود الدم ف السجادة وأنّ السجادة نجسة، وكذلك لو شهد نفران



عل نجاسة السجادة فحصلت لنا بينة بشهادتهما عل نجاسة السجادة فيحصل بذلك لنا يقين تعبدي عل نجاسة السجادة، لأنّ
نا بعد يومين هل أنّ السجادة نجسة أم لا؟ فنستصحب النجاسة، لأننا بحاجة فنة علم ويقين، ثم لو شأنّ البي الشارع تعبدنا عل

الاستصحاب إل يقين سابق، عندئذ لا فرق بين حصول هذا اليقين من الوجدان أو التعبد، وما 

صفحه 263 
نحن فيه كذلك لأنّ المقلّد كان متيقناً من فتوى مجتهده ف زمن حياته بوجوب صلاة الجمعة ف زمن الغيبة، والآن بعد وفاته يشك

هل بق وجوب صلاة الجمعة أم لا؟ فلا إشال بالتمسك بالاستصحاب هنا والعمل بوجوب صلاة الجمعة.

إن قلت: هل أنّ هذا البيان صحيح أم لا؟ وهل يصح أن نجعل المستصحب حماً ظاهرياً؟

قلت: كلا، لأنّنا لا نملك هنا يقيناً تعبدياً، وهل ينعقد الشك هنا، وهل أنّ حجية الفتوى مقيدة بحال الحياة أم مطلق الحالات؟ نقول:
عندما يتوف المجتهد وبحصول الشك يرتفع اليقين التعبدي.

إن قلت: ما الفرق بينه وبين البينة الت يحصل منها اليقين وحجية البينة مطلقة؟ قلت: إنّ البينة حصلت بنجاسة السجادة، وبعد
مرور عشرة فإنّ حجية البينة تبق محفوظة عل حالها، سوى أننا نشك هل أنّ النجاسة رفعت أم لا؟ نستصحب بقاء النجاسة،
بقيد أم مطلق؟ فحينئذ ليس لدينا هنا يقين سابق ك نة منوطة مثلاية البيأمر ثم ترددنا هل كانت حج نة علن لو قامت بيول

نتمسك بالاستصحاب، ونقول إنّ أدلة البينة مطلقة ولا يمن التمسك بالاستصحاب، إذن لا يمن التمسك بالحم الظاهري بوجوب
صلاة الجمعة ف زمن الغيبة، لأننا بعد الشك نفقد اليقين التعبدي.

ولن الحم الواقع بعد فتوى المجتهد ثبت ف حق الملّف، لأنّ فتواه طريق إل الحم الواقع، وبعد وفاته نشك هل أنّ الحم
الواقع ثابت ك نتمسك بالاستصحاب أم لا؟ نقول بجريان الاستصحاب هنا.

ثبت ف م الواقعم الذي صدرت من أجله فتوى المجتهد. وبعبارة اُخرى: هل أنّ الحالح يعن م الواقعإن قلت: نتمسك بالح
ذمته ف زمان حياة المجتهد أم لا؟ والآن نقول نفس هذا الحم ثابت ف ذمته، إذن أين الإشال؟

قلت: إننا لا نملك يقيناً وجدانياً بالنسبة للحم الواقع، مثلا لو سألناكم هل 

صفحه 264 
كان لم ف زمن حياة المجتهد بالنسبة إل فتواه يقيناً وجدانياً؟ تقولون: كلا، لأننا لا ندري هل هو حم واقع أم لا؟ وهل أنّ

المجتهد أصاب الواقع أم لا؟ وهل وجوب صلاة الجمعة كان مطابقاً للواقع أم لا؟ إذن ليس لدينا يقين وجدان، وإذا قلتم باليقين
التعبدي وهذا ما دفع بنا إل الحم الظاهري، فعليه لا نستطيع التمسك بالحم الواقع أيضاً، فلا يبق أمامنا سوى أنّ نجعل

المستصحب طريقاً فعلياً لا إنشائياً، فنقول: إنّ زيد كان ف زمن حياة المجتهد حياً وبالغاً وعاقلا ومقلّداً، ولما قلدَّه كانت فتوى
المجتهد حجة عليه بحجية فعلية لا حجية تعليقية أو إنشانية، أو تقليدية حيث لا اعتبار لها، والآن نشك هل أنّ هذه الحجية الفعلية

ترتفع بعد طرو الموت أم لا؟ فهنا نستصحب الحجية الفعلية.

قلنا: إنّ القائلين بعدم جريان الاستصحاب ف تقليد الميت الابتدائ هنا يتمسون بجريان الاستصحاب، ولن الأمر هو أنّ هذا
الاستصحاب مبتن عل مبن المشهور الذين قالوا: إنّ الاستصحاب جار ف الأحام الشرعية سواء كانت أحاماً تليفية أو

وضعية، وخالفهم بعض الأكابر مثل السيد الخوئ (قدس سره) حيث ذهب إل عدم جريان الاستصحاب ف الأحام الشرعية



بتاتاً، بل إنّه ينر جريان الاستصحاب وحجيته ف الأحام بصورة عامة.

أما ما طرحناه من الإشالات ف بحث تقليد الميت ابتداء، فنفسها جارية هنا أيضاً، وإن حاول البعض الاجابة عن هذا الإشال
لنه لا يستحق الجواب، ونفس هذا الإشال طرحه المرحوم الآخوند ف الفاية، فإنّه قال: إنّ حجية الفتوى متقومة برأي وكلام

المجتهد فإذا مات المجتهد انعدمت جميع شؤونه معه، ولن عقلا تبق نفسه الناطقة، ونحن نريد ف الاستصحاب بقاء الموضوع
والعرف يقول: الموضوع هو بقاء حجية قول المجتهد وبموته تنعدم حجيته، وإذا انعدمت حجية كلام المجتهد فلا يبق ،العرف

موضوع الاستصحاب العرف وإن بق موضوع الاستصحاب العقل، لأنّ العقل يقول: ينعدم رأيه وإن بقيت نفسه الناطقة 

صفحه 265 
وروحه، وكلام المجتهد متعلق بنفسه الناطقة وروحه الحاضرة، نعم، هذا نظر العقل، ولن ف نظر العرف إذا مات المجتهد انعدم

رأيه فلا استصحاب لما ينعدم.

هذا الإشال بعينه يجري هنا كما جرى ف بحث تقليد الميت ابتداء، بمعن أنّ الذي يريد أنّ يستصحب بقاء الحجية الفعلية نسأله
ما هو موضوع الحجية الفعلية.

إن قلت: قول المجتهد.

قلت: لا قول للمجتهد بعد موته.

إذن كما قلنا إنّ الاستصحاب لا يجري ف تقليد الميت ابتداء، وكذا لا جريان له هنا ف هذا الموضوع.


