
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 21 شوال 1432

الدرس التسعون:جواز البقاء عل تقليد الميت
الجلسة 90 

الدرس التسعون
أدلة عدم الجواز

كلام المرحوم الآخوند

يعتبر المرحوم الآخوند (قدس سره) من الذين ذهبوا إل عدم جواز تقليد الميت ابتداء وبقاء، وذكر ذلك ف خاتمة كتابه الفاية
بصورة وافية تحت عنوان بحث الاجتها والتقليد، حيث بعد البحث والتدقيق ف المسألة انته إل عدم جواز التقليد مطلقاً سواء
كان بدءاً أو استمراراً، وذكر لذلك دليلا وقال: «إذا لم يجز البقاء عل التقليد بعد زوال الرأي بسبب الهرم أو المرض إجماعاً لم

يجز ف حال الموت بطريق أول قطعاً».

هل يرد عل هذا اللام من إشال أم لا؟ من حسن الحظ لقد ذكره المرحوم الآخوند (قدس سره) ف كلامه، فتأمل، يعن ممن أن
يواجه هذا الدليل إشالا، وكذلك هناك للمحشّين إشالات واحتمالات عل هذا الدليل حيث نعرض عنها هنا.

صفحه 276 

جواب الاستاذ المعظم

هناك عدّة أجوبة عل هذا الدليل:

الأول: ذكر ف هذا الدليل فارق هو مسألة الهرم والمرض بزوال التقليد، إذا سئل المرحوم الآخوند لماذا يجوز البقاء عل تقليده بعد
موته؟ يقول: هناك إجماع عل هذه المسألة، يعن فارق الاجماع، ولولا الاجماع، وهذا إذا مرض أو هرم المجتهد الجامع للشرائط
وفقد قدرته عل الاستنباط، وأما إذا لم ين هناك اجماع عل البقاء فلا يعتريه الإشال للبقاء عل آرائه السابقة حينما كان سالماً

.هو فارق إجماع والبقائ الاستنباط، حيث أنّ الفارق بين التقليد الابتدائ وقادراً عل

نعم، نقول بهذا الإجماع طبقاً لنظرية المشهور، وإلا لقد أشلنا عليه ف مسألة التقليد الابتدائ، ولما نسأل المشهور عن قولهم بعدم
جواز تقليد الميت ابتداء وجوازه بقاء، يقولون: إنّ التقليد الابتدائ يواجه مانعاً، وهو الإجماع، إذن، يون الجواب الأول هو الفارق

الإجماع بين هذين الموردين، يعن أحدهما الهرمية والمرض، والآخر الزوال بسبب الموت، ولوجود الاجماع ف الثان دون
.الأول، مع أنّ أغلب الفقهاء أجازوا تقليد الميت بقاء

الثان: من أين جئتم بالأولوية؟ عندما تقولون: إذا زال رأي المجتهد لهرم أو مرض عدم جواز البقاء إجماعاً، وإذا مات بطريق
أول، والحال فالمجتهد الح له نفس ناطقة وروح فعال ف بدنه، ولن عرض عليه المرض فلا يستطيع كالسابق أن يستنبط

الأحام لبر سنه أو مرضه، خلافاً للمجتهد الميت الذي فارقت روحه بدنه المادي العنصري حيث بعد مفارقته للحياة ومفارقته

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


لهذا البدن يصل إل مرتبة أعل وتنشف له الحقائق الخافية فتقتض الأقوائية ف رؤية الحقائق فيدرك أنّ الفتوى الت أفت بها
بالوجوب كانت صحيحة أو سقيمة، فلا وجود لهذه الحالة ف حالة الشيخوخة والمرض، فيون إشال الثان عل المرحون 

صفحه 277 
الآخوند هو، أنّ هذه الأولوية ممنوعة، فنقول: إذا زال الرأي بسبب الهرم والمرض لا يجوز البقاء، إذن، إذا مات المجتهد زال الرأي
بطريق أول، إضافة إل ذلك ليس للناس قدرة عل تشخيص هذه الموارد لأنّهم ينظرون إل المسألتين نظرة واحدة، ولعل ما ذكره

المرحوم الآخوند ف الختام من كلمة تأمل ناظرة إل مسألة ممنوعية الأولوية.

فهذا هو الدليل الوحيد الذي ذكره القائلون بعدم جواز البقاء فتون النتيجة جواز البقاء عل تقليد الميت.

شرط العمل بفتوى الميت ف جواز البقاء

هنا بحثان:

الأول: هل أنّ جواز البقاء عل تقليد الميت مشروط بالعمل عل فتواه، أم لا؟ ذكروا هنا آراء، قال بعضهم: العمل غير لازم، وقال
الآخرون: إذا عمل بمسألة واحدة يجوز له البقاء عل سائر المسائل، وقالت الطائفة الثالثة: يجوز له البقاء ف المسألة الت عمل بها

فقط.

ملاحظة: هل لاختلاف المبان تأثير ف باب التقليد أم لا؟ ذهب أغلب الفقهاء والمشهور إل القول: إذا كانت حقيقة التقليد هو
العمل والقول إنّ التقليد هو العمل استناداً إل رأي الغير، فعندئذ يقال للملّف: إذا كنت عاملا بفتوى المجتهد ف زمن حياته يجوز

لك البقاء عل فتواه بعد موته، وإلا فلا، وإذا لم تن له مقلّداً ف حياته يون تقليدك تقليداً ابتدائياً، ولن إذا قلنا إنّ حقيقة التقليد
هو الالتزام بفتوى المجتهد، يعن التقليد هو الالتزام بقول الغير، وهو المختار، وإن رده أكثر الفقهاء المعاصرين، بل يقولون هو

العمل استناداً إل قول الغير، حينئذ لا يلزم العمل يعن إذا التزم ف حياة المجتهد بالعمل بفتواه يف للبقاء بعد موته.

وبعبارة أخرى: إذا كانت حقيقة التقليد ه العمل، يشترط ف البقاء العمل 

صفحه 278 
بفتواه ف حياته، وإذا كانت حقيقة التقليد هو الالتزام لا يشترط العمل ف حياته، فهل هذا اللام صحيح؟

راناللن ه العظموآية ال كلام المرحوم السيد الخوئ

كتاب تفصيل الشريعة أنّ شرطية العمل بفتوى المجتهد ف كتاب (التنقيح) والوالد المعظم ف (قدس سره) ف ذكر السيد الخوئ
جواز البقاء عل آية ولا رواية تدل عل لماذا؟ يقولون: لم يرد ف ،تقليده بعد موته لا ترتبط بحقيقة التقليد أصلا جواز البقاء عل

تقليد الميت واعتبرناها حقيقة لها، فإذا عرفنا حقيقة التقليد ه تقليد الميت، ولو كانت هناك رواية واحدة لقلنا بجواز البقاء عل
العمل اعتبرها وإلا اعتبرنا الالتزام، ولن لم يرد مثل هذا التعبير ف آية ولا ف رواية، إذن ماذا يجب علينا القيام به، فوقع النزاع

بينهما وبين القائلين بشرطية العمل.

السؤال الذي يطرح نفسه وما نفهم من كلماتهم نقول: هل العمل شرط أم لا؟



قالوا: يجب أن نرجع ف هذا البحث إل الأدلة الأربعة المذكورة لجواز البقاء، وه الاستصحاب، الإطلاق، سيرة العقلاء، سير
المتشرعة، فهذه حقيقة ما ذكراه هذان العلمان ف هذا المجال. أولا ندرس ما طرحاه اًم نذكر مسألة قد ذكراها ف بحث حقيقة

التقليد هل هو العمل أم الالتزام؟

لا شك ف أنّ هذا الأمر يتطلب أن نقول: هل أنّ التقليد هو عمل أم التزام؟ هل يمن الاستفادة من هذه الأدلة الأربعة جواز البقاء أم
لا؟

الأول: دليل الاستصحاب

ذكر للاستصحاب آفاق خمسة:

1 ـ استصحاب حجية قول المجتهد.

2 ـ كون الاستصحاب حماً واقعياً، يعن الحم الذي تون فتوى المجتهد 

صفحه 279 
طريق له.

3 ـ كون الاستصحاب حماً ظاهرياً، يعن مضمون الفتوى الت يفت بها المجتهد الآن مثلا بوجوب صلاة الجمعة.

4 ـ الاستصحاب وجوب تطبيق العمل عل قول المجتهد، (وهذا ما ذهب إليه المرحوم ضياء العراق (قدس سره) ).

5 ـ أن نستصحب حجية جميع الأحام الناشئة من رأي هذا المجتهد.

لابدّ من دراسة هذه الآفاق الخمسة ف الاستصحاب:

أما الأول: فهو استصحاب حجية قول المجتهد، من الواضح أنّه ليس لعمل الملّف دخل ف ذلك، لأننا قلنا إنّ قول المجتهد حجة
سواء عمل به الملّف أم لم يعمل. والقائلون بجريانه هنا ذهبوا إل عدم شرطية العمل ف البقاء

وأما الثان: كون الاستصحاب حماً واقعياً، وإن قلنا بجريانه هنا مع ذلك فلا دخل لعمل الملّف فيه. لأنّه إذا أصبح الحم حماً
واقعياً لا يؤثر حنيئذ سواء عمل به الملّف أم لم يعمل.

وأما الثالث: فون الاستصحاب حماً ظاهرياً، يعن إذا قال المجتهد بوجوب صلاة الجمعة، وهذا حم عدل إليه المجتهد الآن
ظاهراً، فلا دخل له ف العمل. فهذه الاستصحابات الثلاثة لا دخل لها ف العمل. لقد أشلنا عل هذه الاستصحابات الثلاثة فيما

سبق.

وأما الرابع: فهو تطبيق العمل عل قول المجتهد وما ذهب إليه المرحوم العراق (قدس سره) ف جريانه قائلا: عندما كان المجتهد
حياً كان عل المقلّد أن يطبق عمله عل فتواه، هل العمل معتبر هنا أم لا؟ ولماذا اعتبر هذا العمل؟ والذي يتبادر إل الذهن بدءاً من

م كان فن نقول: كلا لا يلزم ذلك، لأنّ هذا الحقوله، ول هو اعتبار العمل، لأنّه يوجب تطبيق العمل عل نظرية المرحوم العراق
ذلك الزمن موجوداً، وكان يجب عل تطبيق العمل عل قول المرجع ولم اطبق، وبق الحم 



صفحه 280 
عل حاله ولم يرتفع فاستصحب حينئذ بقاء الحم، فعل نظرية المرحوم العراق أيضاً فإنّ العمل غير معتبر.

وأما الخامس: هو استصحاب الأحام الناشئة من رأي المجتهد حاله حال الاستصحابات المذكورة.

فتحصل من ذلك، أنّ هذه الاستصحابات الخمسة لا تقوم دليلا عل ضرورة العمل ف جواز البقاء.

الثان: اطلاقات أدلة التقليد

(فسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون) ، وكذا آية (نفر) أو الروايات الواردة ف :اطلاقات أدلة التقليد، قيد العمل، مثلا ولم يرد ف
هذا المضمار الت تأمر بالرجوع إل محمد بن مسلم أو ذكريا بن آدم لم يرد فيها جميعاً قيد العمل بفتواهم. 

الثالث: سيرة العقلاء

ولم يرد هذا القيد ف سيرة العقلاء أيضاً، مثلا يقول العقلاء إذا راجعت الطبيب ومات الطبيب قبل العمل بدستوره فمع ذلك البقاء
عل دستوراته صحيح.

نا هل أنّ العقلاء يرتأون فيتطلب الاكتفاء بالقدر المتيقن، فإذا ش اً؟ والدليل اللبلبي دليلا ن سيرة العقلاء إلاإن قلت: لم ت
البقاء عل قول أهل الخبرة والعمل به واجباً أم لا؟ فنقول إن القدر المتيقن هو وجوب العمل، فإذا لم نعمل لا يجب البقاء عل قوله

والإلتزام بدستوره.

قلت: جواب إن قلت لم يذكر ف الأوراق أو الدرس

الرابع: سيرة المتشرعة، وهذه السيرة أيضاً لم تذكر

صفحه 281 


