
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 21 شوال 1432

الدرس الثان والتسعون:مسألة العدول
الجلسة 92 

الدرس الثان والتسعون

:بيان المرحوم السيد الخوئ

تعرض المرحوم السيد الخوئ إل شرط ثان وظاهراً لم يتعرض إليه قبله أحد من الفقهاء، وقد ورد هذا الشرط ف كلماته، فقال:
من شرائط جواز البقاء عل التقليد أن يون المقلّد ذاكراً لفتاوى مقلَّده وأن لا يعرض عليه النسيان، وإذا عرض عليه النسيان فلا

يستطيع البقاء عل تقليده وهذا نص عبارته: «لأنّ النسيان يعدم أخذه السابق ورجوعه إل الميت قبل موته، لأنّه لا يترتب مع
النسيان أثر عل الأخذ». وبعبارة أخرى، أخذ زيد بفتوى مجتهد عندما كان ذلك المجتهد حياً، والآن قد توف، عندئذ ينعدم هذا

الأخذ والرجوع إل كليهما، ولماذا ينعدم؟ لأنّ النسيان عرض الآن عل الأخذ السابق ولا يترتب أي أثر عل الرجوع السابق حينئذ،
ولماذا لا يترتب أثر؟ قال: مثلا أنّ المقلّد لا يدري ما ه فتوى المجتهد بالنسبة إل العصير العنب هل هو نجس أم طاهر؟ فبعد

نسيانه لفتوى مجتهده لا يترتب عليه أثر، ومثّل بمثال آخر وقال: كأنّما تقولون إنّ الحم الواقع لا نعلم أنّ حم عصير العنب هل
هو نجس أم طاهر؟ فهناك كذلك لا يمن أن يترتب عليه أثر مطلوب أصلا، ثم بعد موته ينعدم الرجوع ولا يترتب عليه أثر بعد

النسيان أيضاً، وإذا أراد أن يرجع إل نفس المجتهد مرة أخرى يون تقليده تقليداً ابتدائياً، ـ ونحن قلنا إنّ التقليد الابتدائ باطل ـ
هذا خلاصة ما أشار إليه (قدس سره) ف كتابه (التنقيح) لشرح العروة، وقد ذكرت ف البحوث السيد الخوئ (قدس سره) شروح

مختلفة عل العروة حيث كتبت من قبل تلامذته منها التنقيح ف شرح 

صفحه 286 
العروة حيث طبع ف 6 أجزاء لآية اله الغروي الذي استشهد بيد المجرم صدام، ويحتوي هذا الشرح عل مباحث الاجتهاد والتقليد
والطهارة وبعض الأبواب الاخرى، كذلك شرح كتاب الحج تحت عنوان «المعتمد». ووردت هذه النظرية ف التنقيح، ج1، ص 87.

إشال صاحب تفصيل الشريعة

أشل الوالد المعظم (دام ظلّه) ف كتابه تفصيل الشريعة(1) عل السيد الخوئ (قدس سره) وقال: عندما تقولون: ـ يقصد السيد
الخوئ ـ من شرائط جواز البقاء عل تقليد الميت الذكر، وإذا عرض عليه النسيان ليس له البقاء، وما هو مرادكم من هذا اللام؟
؟ مثلاة أخرى، وبذلك تقولون إنّه تقليد ابتدائرسالة المجتهد ويتعلمها مر د إلّهل مرادكم أنّه إذا عرض عليه النسيان يبادر المقل
إذا نس المقلّد أو لم يعمل بفتواه مدّة من الزمن، ثم راجع المجتهد الح أو راجع فتواه مرة أخرى، يعن بذلك يتجدد التقليد عنده
يرجع إل والرجوع بتقليد جديد، وكذلك بعد موته إذا نس مرة أخرى، وهذا لا نقبله، ولم يقل به أحد من الفقهاء بأنّه تقليد ابتدائ

فتواه أو رسالته ولا يقال إنّه تقليد ابتدائ. هذا الإشال الأول.

وأما إذا كان مرادكم من الذكر أن يون المقلّد ذاكراً، وإذا نس لا يتمن من الرجوع، نقول: هنا لا يقال، لا إمان للبقاء، بل يقال لا
مشروعية لبقاء هنا، لأنّه ف هذا المورد يمن البقاء عل تقليد الميت بانتفاء موضوعه. لأنّ عدم الجواز إما حماً أو مشروعاً.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


بيان الاستاذ المعظم

هذا الإشال من صاحب كتاب (تفصيل الشريعة) غير وارد، علاوة عل ما 

1 ـ تفصيل الشريعة، ص 167،

صفحه 287 
نضيف عليه، هل نركز عل ما ورد ف استدلال السيد الخوئ (قدس سره) أنّه استدلال صحيح أم لا؟ حيث قال من عرض عليه

النسيان ينعدم أخذ السابق وينعدم رجوعه إل الميت قبل موته، نسأل السيد الخوئ (قدس سره) : لماذا لا أثر للأخذ السابق مع
النسيان؟ وإذا كان المقلّد عاملا بفتوى مجتهده ف حياته ولم تن مورد ابتلاء بالنسبة له خصوصاً ف باب العبادات، فلماذا ليس
له أن يقول إنّها بالنسبة ل غير واجب؟ حت لو رجع إل الح فيون عمله السابق عليه حجة، مثلا كان المجتهد يقول ف السابق

بوجوب صلاة الجمعة وبعد موت المجتهد الح يقول بعدم الوجوب ف زمن الغيبة بل تجب صلاة الظهر، هل يجب عليه اعادة
أعماله السابقة خلال عشر سنوات؟ فلم يفتِ أحد من الفقهاء بمثل هذه الفتوى، لأنّ عمله كان مطابقاً للحجة وله أثره مادام العمر

فلا اعادة فيه، ولذا هذا الدليل دليل غير تام فمجرد النسيان ينعدم الأثر، أو انعدام الرجوع بمجرد النسيان، ولذا لم نر أحداً قبل
السيد الخوئ (قدس سره) يذهب إل هذا الشرط، ولعله قد انفرد بهذا الرأي.

النتيجة: يجوز تقليد الميت تقليداً ابتدائياً، ولن لا بأس بالبقاء عل تقليده، وإن شاء اله سيأت أصل الجواز ف الأعلمية، وما ذكر
تارة أنّ يون البقاء بعد العمل والآخر بعد الذكر، وقلنا بعد البحث والاستدلال بعدم اعتبارهما بل يف ف التقليد الالتزام فقط.

وقد اتبعنا الإمام الراحل (قدس سره) ف بيان الشرائط من كتابه الشريف (تحرير الوسيلة) ولن لم يذكر الإمام الراحل (قدس
الشرط الرابع هو العدول من الح سره) سوى ثلاثة أو أربعة من الشروط، وما ذكره قد وصل مجموعاً أحد عشرة شرطاً، وبق

إل ح آخر.

صفحه 288 

مسألة العدول

* 1 ـ آراء ونظريات
* 2 ـ عدم الجواز وأدلّته

* 3 ـ الجواز وأدلّته



صفحه 289 

آراء ونظريات

العدول ف اللغة

العدول ف اللغة عبارة: عن الرجوع من شء إل شء آخر أفضل منه أو يساويه.

وقيل: عدَل فلان بفلان أي سوى بينهما(1).

وقيل: عدَل بين الأمرين إذا نظر أيهما أرحج(2).

وقال صاحب «القاموس المحيط» عدَل عنه عدولا حاد عنه، وعدولا رجع والطريق مال... فلاناً بفلان سوى بينهما.

العدول ف إصطلاح الفقهاء:

هو عبارة عن العدول من مجتهد ح إل مجتهد ح آخر، وهذا التعريف كان شغلا شاغلا للفقهاء حقباً من الدهر حيث يثير هذا
التساؤل: هل يجوز العدول ف التقليد من الح إل الح آخر سوآء كان مساوياً أو الثان أعلم من الأول أو بالعس أم لا؟ يعن هل

يحق للشخص العام أن يختار لنفسه مرجعاً لمدّة معينة ثم يعدل عنه إل غيره باختياره مع كون الثان مساوياً له ف التقليد، أو
الثان أعلم من الأول أو بالعس أم لا؟ هنا تأت الآراء والنظريات لصيقلة هذه المسألة 

1 ـ أقرب الموارد، ص.757
2 ـ مفردات الراغب، ص326 باب العين.

صفحه 290 
والغوص ف أعماقها لاستخرج اللؤلؤة والمرجان.

فف الفرض الأول لا يجوز العدول من الأعلم إل غير الأعلم يقيناً، لأنّه مع وجود الفاضل لا يمن الاستناد إل رأي المفضول
.ية عقلاالساقط عن الحج

أما العس فلا بأس به، لأنّ حجته أقوى من غير الأعلم، وكذلك يجوز البقاء بناءاً عل عدم جواز تقليد غير الأعلم.

وف الفرض الثان جاءت آراء الفقهاء بين الجواز وعدمه.

كلام السيد اليزدي (قدس سره): 

تطرق المرحوم المحقق كاظم اليزدي (قدس سره) ف كتاب العروة إل هذه المسألة ـ المسألة الرابعة ـ وقال: «لا يجوز العدول بعد
تحقق التقليد من الح إل الح المساوي عل الأحوط و يجب العدول إذا كان الثان أعلم عل الأحوط».

وهذه مسألة مهمة لها تداعياتها وموضوعاتها الثيرة ف عصرنا الحاضر، وقد طرح السيد اليزدي صاحب العروة هذه المسألة
تحت عنوان المسألة الحادية عشرة ف مباحث الإجتهاد والتقليد، وذهب إل عدم جواز العدول من الح المساوي إل الح الآخر،



ولن إذا كان الثان أعلم من الأول يجوز بل يجب، هذا ما ورد ف نسخة لها بدل آخر، وقد ورد ف بعض النسخ من كتاب
«التحرير» للإمام الراحل (قدس سره) : «يجوز العدول بعد تحقق التقليد من الح إل الح المساوي»، ولن نواجه هنا مشلة

كلمة (الأحوط) الواردة ف الفتوى، لأنّه قال يجوز عل الأحوط، وهذا كلام يتناسب مع المقام وما ورد ف التحرير، بغض النظر من
بعض الهوامش «لا يجوز» مع أنّه يستفاد من فتوى الإمام الراحل (قدس سره) ف وجود اختلاف بين نسخ التحرير، ولأنّه ورد ف

حاشيته عل العروة إذا كان الح مساوياً فلا إشال فيه.

يظهر من مجموع كلماتهم ثلاث صور:

صفحه 291 
1 ـ عدم الجواز بناءاً عل الفتوى.

2 ـ عدم الجواز بناءاً عل الاحتياط.

3 ـ الجواز.

آراء الفقهاء:

قبل أن ندخل ف صميم الموضوع نذكر هنا بعض حواش العروة: ذهب كل من المرحوم المحقق الحائري والمرحوم السيد
عبدالهادي الشيرازي والمرحوم السيد البايان (رحمهم اله) إل ما اختياره السيد اليزدي (قدس سره) ، ولن عل غرار

الاحتياط الوجوب، يعن أنّ السيد (قدس سره) ذكر ف العروة لا يجوز، ولنّهم اختاروا عل الأحوط لا يجوز.

وذهب المرحوم الفيروز آبادي (قدس سره) ـ والد الفيروزآبادي صاحب عناية الاصول ف شرح الفاية ـ وقال: «لا يبعد الجواز».

وقال المرحوم كاشف الغطاء (قدس سره) : «لا يبعد جواز العدول وكونه استمرارياً»، يعن اعتبر أولا الجواز ثم التخيير وهذا
التخيير استمراري، وله ما يشاء من عدول مت ما شاء.

وذهب المرحوم المحقق ضياء الدين العراق (قدس سره) ف حاشية العروة، إل جواز العدول إل الح المساوي ويعتبر هذه
العدول عدولا تخييراً استمرارياً.

النتيجة أنّ السيد (قدس سره) ذكر ف العروة «لا يجوز» ولن عند الدقّة والإمعان يظهر من الحواش، الجواز وعدم الإشال فيه،
ونفهم من مجموع اللمات أننا إذا قلنا «لا يجوز» فيجب ذكر كلمة «الأحوط»، وإذا قلنا «يجوز» فعلينا أن نرفع كلمة «الأحوط».

أدلة عدم جواز العدول

نفهم من مجموع كلمات الفقهاء وجود أدلة أربعة عل عدم جواز العدول من الح إل الح الآخر المساوي:

صفحه 292 

الدليل الأول: الإجماع

إذا كان الإجماع إجماعاً منقولا فهو مردود لعدم حجيته ف الاصول، أما لو فرضنا أنّ الإجماع كان إجماعاً محصلا، فهل نقبل به



أم لا؟

هنا يرد عل الإجماع إشال صغروي و إشال آخر كبروي.

أما الإشال الصغروي فهو أنّ بحث العدول من الح إل الح الآخر من المسائل المستحدثة الت وردت ف كلمات المتأخرين
دون المتقدمين، وما لم يرد ف لسان المتقدمين لا يمن ادعاء الإجماع عليه، وأما ما ورد عل لسان المتأخرين فلا فائدة ولا

جدوى فيه(1).

أما الإشال البروي فهو أنّ كون الإجماع حجة فيما إذا كان إجماعاً تعبدياً كاشفاً عن قول المعصوم، أما إذا كان إجماعاً

مدركياً فلا حجية له، وما نحن فيه توجد أدلّة اُخرى غير الإجماع، فيون هذا الإجماع مدركياً ولا يمن الإلتزام به(2).

إذن فالدليل الأول وهو الإجماع لا يقوم حجة وواضح البطلان.

الدليل الثان: المخالفة القطعية العملية:

إنّ جواز العدول من الح إل الح الآخر يستلزم المخالفة القطعية العملية، وذكروا لذلك أمثلة منها، إذا أراد شخص السفر بعد
أن نوى المبيت ف محل ما، وعمل ف اليوم الأول برأى مقلّده وهو القصر، ثم أراد أن يعدل إل رأي المجتهد الثان الذي يقول

بالتمام، فهنا يحصل مخالفة قطعية بين الفتويين، فتون صلاته 

1 ـ أقول: إن عدم قيام الإجماع عند المتقدمين بسبب عدم وجود الموضوعية لتلك المسائل، وقيامها عند المتأخرين لونها مورد ابتلاء، حيث انشفت
لهم من خلال تنقيح الروايات المنقولة لهم.

2 ـ أقول: ما لم يبثت أنّه إجماع مدرك أو كاشف عن قول المعصوم فلا يمن رفضه بدون دليل.

صفحه 293 
الاول أو الثانية باطلة، لأنّ صلاة العصر وقعت قبل صلاة الظهر يقيناً، وكانت صلاة الظهر باطلة إذن لم يراع الترتيب، ولأنّه قدم

صلاة العصر عل صلاة الظهر، فعليه إما أن تون الفتوى الثانية باطلة أو الاول، ولذا قالوا إنّ العدول من الح إل الح الآخر

يستلزم المخالفة القطعية فهو خلاف الواقع وغير جائز(1).

رد الإشال:

هنا حاول استاذنا المعظم الإجابة عل هذا الإشال وقال: ذكروا هنا أجوبة مختلفة، منها:

الجواب الأول: إنّ هذا الإشال لا يختص بالعدول من الح إل الح الآخر، وفان كان الإشال ف مقام بيان استلزام المخالفة
:بعضها بالوجوب، هذه الأمثلة الأربعة ه ن ذكر أربعة أمثلة وقع خلالها العدول، بل قيل فالعملية القطعية، فيم

أعلم إختار الفقهاء جميعاً وجوب الرجوع إل عندما يقال الثان تقليد الأفضل، يعن المثال الأول: الرجوع من تقليد المفضول إل
الثان، يعن ف صورة تقليد غير الأعلم الذي يفت بالقصر ثم رجوعه إل الأعلم الذي يفت بالتمام، ونحن عل علم ببطلان أحد

الفتويين لأنّها مخالف للواقع، وهنا نعلم يقيناً بالمخالفة العملية القطعية، ولن ليس هناك فقيه يقول إذا قلّدت زيداً لا يحق لك أن
تقليد عمرواً، وإن كان عمرو أعلم من زيد، والحال إذا ثبت أعملية عمرو فانّهم يعتبرون العدول إليه واجب.

القصر ف د زيداً ثم عرض عليه مرض أو أمر آخر أفقده شرائط جواز التقليد، وكان زيد يذهب إلّإذا كنّا نقل :المثال الثان
الصلاة والآن فقد زيد شرائط 



1 ـ أقول: لا يتحقق البطلان لأي من الصلاتين لأنّ كلا من فتوى مجتهد الأول والثان حجة ف نفسها، فل من الصلاتين وقعتا ف زمن كانت الحجة ثابتة
عل الملّف.

صفحه 294 
التقليد فعل الملّف العدول إل عمرو، ويفت عمرو بالتمام، وفيه المخالفة العملية القطعية، والجميع يقولون يجب عليه العدول

إل مجتهد آخر.

ون الرأي الثانالتمام في الصلاة، والآن تبدّل رأيه إل رأيه بالقصر ف ر المجتهد رأيه، وكان زيد مقلّداً له فالمثال الثالث: إذا غي
.الرأي الثان قطعاً مخالفاً لرأيه الأول، وهنا تقع المخالفة العملية القطعية، ونعلم أنّ عليه العدول من الرأي الأول إل

المثال الرابع: إذا سلّمنا بصحة هذا الإشال، فعليه يجب البقاء عل تقليد الميت سواء كان الح بعده أعلم أو مساوياً أو لا، فعلينا
أن نقول بوجوب تقليد الميت ك لا نقع بالمخالفة العملية القطعية، والحال لم يذهب أحد من الفقهاء بوجوب البقاء عل تقليد

الميت مطلقاً وإن كان الح أعلم منه.

النتيجة: أوردنا عل الأشال الثان وهو لزوم المخالفة العملية القطعية أربعة أدلة نقضية حيث لم يذهب أحد من الفقهاء عل عدم
الجواز ف العدول فيها بل ذهب بعضهم إل وجوب العدول فيها.

الجواب الثان: إنّ الدليل لا ينطبق عل المدع، فمدعاكم أنّ العدول من الح إل الح الآخر غير جائز، ثم قلتم أنّ العدول
يستلزم المخالفة العملية القطعية، والسؤال المطروح هنا، هل أنّ العدول علّة للزوم المخالفة العملية القطعية، أو أنّ هذه المخالفة
العملية القطعية لها منشأ آخر؟ مثلا لو عدل من زيد إل عمرو وكان زيد يقول بالقصر ف الصلاة وعمرو يقول بالتمام، وعندما

عدل إل عمرو قال له أعد الصلوات السابقة، هنا لا يلزم المخالفة العملية القطيعة، إذن مت يلزم المخالفة العملية القطعية؟ عندما
نريد أن نحمل عل فتوى المجتهد السابق تمام آثار الحجية، ونقول أنّ فتواه حجة ولو بعد مدّة اختيارنا مقلَّداً آخر، فإنّ أثر فتواه

سارية ولا تجب الإعادة والقضاء، فإذا لم تجب الإعادة و القضاء هنا تأت المخالفة العملية القطعية، إذن العدول ليس موجباً
للمخالفة العملية القطعية، كما 

صفحه 295 
ذكرنا ف الأمثلة الأربعة، هنا العدول لا يون علّة للمخالفة العملية القطعية، فعلينا أن نعالج الموضع من جانب آخر، لابدّ أن

نستفيد من أدلة الإجزاء ونجري قاعدة لا تعاد، نقول لا تعاد الصلاة إلا ف خمسة موارد وف غيرها تجب الإعادة، وذكرنا هذا البحث
ف الاصول ف بحث الإجزاء مفصلا، وعندما نثبت أدلة الإجزاء يتحصل لدينا عل أنّ الشارع أو العقل عندما يحمان بالإجزاء

فانج ذلك يون ف المخالفة العملية القطعية، ولن يف العمل ولا تجب الإعادة، وهنا فرق بين الإجزاء والحم الواقع، فلو
حصلنا عل دليل عل الإجزاء كف ذلك.

الدليل الثالث: الاستصحاب

بيانه: أنّ الفتوى الت أصدرها المجتهد الأول لها حجية فعلية عل المقلّد، ثم نشك ف الحجية الفعلية لهذه الفتوى بقاءاً و حدوثاً أو
حدوثاً فقط، هنا نستصحب الحجية الفعلية بقاءاً، وإذا أراد المقلّد العدول إل المجتهد الثان يلزم منه عدم جواز العدول، إذن

الدليل الثالث عل عدم الجواز بقاء الحجية الفعلية مع الأخذ بنظر الاعتبار أنّ المقلّد عمل بفتوى المجتهد الأول وبذلك لا يجوز له
الفتوى بحيث يقول الأول بالقصر ف ية فعلية، بالأخص إذا اختلاف المجتهدان فون لها حجولا ت المجتهد الثان العدول إل



الصلاة ويقول الثان بالتمام، فعليه لا يمن القول أنّ الفتويين ف آن واحد لهما الحجية الفعلية، لأنّه خلاف العقل، نعم لهما حجية
شأنية لأنّ كلاهما فتوى.

فعليه نحن نشك هل أنّ الحجية الفعلية باقية أم لا؟ نستصحب بقاء الحجية الفعلية، النتيجة بقاء الحجية الفعلية للمجتهد الأول وعدم
.المجتهد الثان الجواز العدول إل

صفحه 296 

إشالان:

أورد استاذنا المعظم عل هذا الدليل إشالين:

الإشال الأول: عدم جريان الاستصحاب ف هذا المورد، ويمن إثبات ذلك عن طريقين:

لية، مثل المرحوم السيد الخوئام الالأح أنّ هناك من الفقهاء العظام من لا يجري الاستصحاب ف يعن ،الطريق الأول: مبنائ
(قدس سره) وفيما نحن فيه من هذا القبيل، عل أي حال أنّ هذا الإشال المبنائ ليس مهماً كما يقولون.

الطرق الثان: أنّ علّة عدم جريان هذا الاستصحاب هو، أنّم تقولون أنّ هناك حجية فعلية، نقول: هل أنّ هذه الحجية الفعلية كانت
مشروطة أو مطلقة، إذا قلنا مشروطة بالرجوع إل المجتهد الأول التزاماً يعن أنّ زيداً مادام لم يقلد ليس له حجية فعلية، فهذا ليس
مشوك البقاء، والاستصحاب يجري ف الشك ف بقاء الرجوع الفعل، لن لو حصل الرجوع تحقق الفعلية ونحن لا نشك ف بقاء

الفعلية فلا يجري استصحاب هنا، لأنّ ليس لنا شك ك نشك ف البقاء وأما اذا كانت الحجية الفعلية مطلقة، يعن سواء حصل
الرجوع أم لا فالحجية الفعلية موجودة، ليس لدينا يقين سابق، فمثل هذه الحجية لم تثبت من الأول، وف الاستصحاب يشل اليقين

السابق ركناً من أركانه.

النتيجة: أنّ هذا الاستصحاب ف صورة كون الحجية الفعلية مشروطة يفقد الركن الثان وهو البقاء، وإذا كانت مطلقة يفقد الركن
الأول وهو اليقين السابق، فعليه لا جريان لهذا الاستصحاب ف نفسه سواء كانت الحجية الفعلية مشروطة أو مطلقة؟

الإشال الثان: أننا نقول بجريان الاستصحاب التخييري وذلك بدليل: أنّ الملّف لما أراد الرجوع عل المجتهد الأول والمفروض
وجود مجتهدين مساويين، هل كان قبل رجوعه للأول مخيراً أم لا؟ عل سبيل المثال نذكر هنا 

صفحه 297 
بحثان:

البحث الأول: لو حصل التليف لزيد ف زمن مجتهدين مساويين، فإل أيهما يرجع؟ قال البعض عليه الرجوع إل أحوط القولين
وهذا صعب جدّاً، لأنّه يحتاج إل الأخذ بأحوط القولين ف كل مسألة، وقال الآخرون أنّه مخير بالأخذ بأيهما شاء.

والبحث الثان: إذا رجع المقلّد إل أحد المجتهدين، هل يجوز له العدول إل ح مساو آخر أم لا؟ فنقول ف الإشال الثان لهذا
الاستصحاب أنّه قبل الرجوع إل المجتهد الأول كان مخيراً، إذن ليس هنا حجية فعلية، بل شأنية للا الفتويين، عندئذ نستصحب

الحجية التخييرية ونقول إنّه عمل لمدّة بقول المجتهد الأول والآن بعد سنتين يريد العدول إل المجتهد الح الثان، يقول
الاستصحاب التخييري يحق لك العدول إل المجتهد الح الثان، وهذا الاستصحاب له حومة ومقدمية عل الحجية الفعلية.



الدليل الرابع: قاعدة الاشتغال

الآخر، واستدل به أكابر الفقهاء، أمثال السيد الخوئ الح إل يعتبر هذا الدليل عمدة أدلة القائل بعدم جواز العدول من الح
والمرحوم السيد الحيم (رحمهما اله) ، وبيانه كالآت، إنّ ما نحن فيه يدور الأمر بين التعيين والتخيير، لأنّه لا نعلم أنّ قول

المجتهد الأول حجة عل المقلّد أم لا، فنحن مخيرون بين الأول والثان ف الدوران بين التعيين والتخيير، والعقل يأمر بالتعيين، أما
لماذا يأمر العقل بهذا وما دليله؟

وكة ومساوية ـ كما درسنا فته مشته معينة وقطعية يجب الأخذ به، وما كانت حجيالجواب: إنّ العقل يقول إنّ ما كانت حج
الاصول يعن عدم العلم والقطع 

صفحه 298 
بالحجية، وقد ذكر هذا الأمر ف كتاب اصول الفقه المظفر أنّ الشك ف الحجية المساوية ـ دليل قطع عل عدم الحجية، وهنا

كذلك لأنّ فتوى المجتهد الثان ليست حجة لأنّها مشوكة الحجية(1) وما كانت مشوكة الحجية ندعها ونتمسك بقطعية الحجية
وه قول المجتهد الأول، ويصطلح عليه ف الاصول بالاشتغال.

سؤال: وما هو الاشتغال؟ 

الجواب: الاشتغال يقتض البراءة اليقينية، فيحصل الدوران بين التعين والتخيير، فاذا أخذنا بفتوى ذلك الشخص الذي يقول
بالتعيين حصلنا عل البراءة اليقينية، أما إذا أخذنا بالتخيير يعن الرجوع إل المجتهد الثان فيحصل لدينا الشك، ف حصول

.المجتهد الثان العدول إل البراءة اليقينية، إذن لا دليل عل يقتض البراءة أم لا؟ هنا لا يقين بالبراءة، والاشتغال اليقين

عدم جواز العدول من الح بل أغلب الذين ذهبوا إل ،يم والسيد الخوئوحاول بعض العظام التمسك بهذا الدليل مثل السيد الح
إل الح الآخر استدلوا بهذا الدليل، وإلا يمن الإجابة عن الأدلة الثلاثة السابقة وه الإجماع والاستصحاب والمخالقة القطعية،

أما هذا الدليل فيعتبر من الأدلة المهمة الت تحتاج إل تنقيح وتأمل.

تملة البحث:

ذكروا ف تملة البحث جواباً لهذا الدليل وهو أنّ حجية الفتوى تحل عل مبن الطريقية أو عل مبن السببية:

1 ـ الطريقية: استدلوا بالطريقية عل مبنيين وذلك عند تعارض الفتويين:

الأول: إذا تعارضا تساقطا.

الثان: إذا تعارضا فأنت مخير.

1 ـ أقول: إنّ فتوى المجتهد الثان ف نفسها حجة عل الأقل، فلا يمن القول بمشوكيتها.



صفحه 299 

هما شئت أخذت(1)، وهذا التخيير فر بأيية الخاصة لأحدهما فأنت مخيالقائلون بالتساقط عند التعارض يذعنون بعدم بقاء الحج
مقام الإمتثال، والعقل يأمرنا بذلك أيضاً، وأما القائلين بالتخيير عند التعارض فيعتبرون هذا التخيير تخييراً اصولياً.

2 ـ المبن السببية: استدلوا عل مبن السببية بحصول التزاحم بين الفتويين، ومع حصول التزاحم علينا بمرجحات باب التزاحم،
وهذا يعن الأخذ بالأهم أو محتمل الأهمية ثم العمل به، وبعبارة اُخرى إذا قلنا أنّ هاتين الفتويين من باب الحجية الامارتية

الموضوعية و من باب السببية فلا تعارض بينهما وإنّما بينهما التزاحم، فاذا حصل التزاحم فعلينا حينئذ الأخذ بمرجحات باب

التزاحم(2).

:والإمثتال ما الفرق بين التخيير الاصول

سؤال: ما الفرق بين هذين التخييرين؟

الجواب: إذا كان التعارض بين فتويين أو روايتين فأنت مخير بالأخذ بأيهما شئت، وهذا التخيير تخيير اصول، أما إذا كان
تعارض الفتويين أو الروايتين يؤدي إل التساقط، فالعقل يقول أنت مخير بين بالأخذ بأي الفتويين شئت، هذا ف مقام الإمتثال.

الرد عل الدليل الرابع:

يقول الاستاذ: إنّ هذا الدليل ليس من موارد الدوران بين التعيين والتخيير، وموارده، إذا كان هناك مجتهدان أحدهما أعلم والثان
غير أعلم، فتردد بينهما هل أنّ قول الأعلم حجة معينة يجب الأخذ به أم لا؟ يقال أنت مخير بين الأعلم وغير 

1 ـ أقول: والحال نحن نعلم أنّ هناك حجة ثابتة بالجعل عل أحد الفتويين.
2 ـ أقول: لا أرى فرقاً بين المبنيين لأنّ نتيجة كلاهما قبول العقل بالعمل بأحدى الفتويين، وعند الدقّة العقلية لا يبق محلا للتزاحم.

صفحه 300 
الأعلم فيون الدوران بين التعيين والتخيير، وأحياناً يرجع إل الدوران بين الحجة وغير الحجة، يعن نقول مع وجود الأعلم يحتمل

أن يون قول غير الأعلم غير حجة، هنا يقول العقل من باب قاعدة الاشتغال عليم تعين الحجة، أما ما نحن فيه فأنّ هذين
المجتهدين كانا متساويين من جميع الجهات، ونحن مخيروين بين هذين المجتهدين والآن إذا أردنا العدول إل أحد المجتهدين
نتمسك بالاستصحاب التخييري، لأنّ كنت سابقاً مخييراً والآن أشك هل أنا مخير أم لا؟ فاتمسك بالاستصحاب التخييري، ومع

الاستصحاب فلا مجال للتعيين والتخيير.

نعم، السيد الخوئ (قدس سره) لا يقبل بالاستصحاب التخييري لأنّه يقول ليس هناك حجية التخييرية، والذين اختاروا غير طريق
الحجية التخييرية والاستصحاب استدلوا باصالة الاشتغال والدوران بين التعيين والتخيير، واصالة الاشتغال تقرر عدم جواز

العدول من الح إل الح الآخر، وهذا خلافاً للقائلين بجواز العدول وتمسهم بصحة الاستصحاب التخييري أو الحجية التخييرية.

:وقبل أن نذكر أدلة القائلين بالجواز لابدّ من بيان مقدمة وه



ما هو حم المجتهدين المتساوين؟

إذا تساوى المجتهدان ف الأفضلية فهل الحم بالتخيير؟ يعن عل الملّف أن يختار أحدهما أو لابدّ من العثور عل المرجحات إذا
الفتوى والأخذ بأحوط القولين، فمن هذا المنطلق نريد أن ننقح هذا البحث: يقول السيد كاظم اليزدي (قدس سره) ف اختلافا ف

مسائل الاجتهاد والتقليد تحت عنوان المسألة 13: «إذا كان هناك مجتهدان متساويان ف الفضيلة يتخير بينهما إلا إذا كان أحدهما

أورع، فيختار الأورع(1)».

1 ـ أقول: إنّ مسألة الأورعية والإيمانية قضية قلبية لا يمن الإطلاع عليها بشل دقيق، فيف يمن أن نشخص الأورعية الت يطرحها السيد اليزدي(قدس
سره).

صفحه 301 
لقد كتب فقهاء عشرة حواش عل العروة ولم يعيروا أهمية إل هذه المسألة، والشخص الوحيد الذي تنبه إل هذه المسألة السيد
الخوئ (قدس سره) وقال: «يتخير بينهما» مع عدم العلم بالمخالفة، يعن أنّ الملّف إذا لم يعلم المخالفة بينهما، مع ثبوت عدم

المخالفة قال السيد بالتخيير وإلا فيأخذ بأحوط القولين، وإن كانوا قائلين بالأورعية، لأنا لا نقبل بهذه الأورعية.

لو دققنا ف صناعية المسألة بصورة عميقة نرى ما هو الأصل الأول؟ وهل هناك ف مقابل هذا الأصل الأول دليلا اجتهادياً أو
أمارة؟ فاذا عثرنا عل الأمارة تركنا الأصل الأول، وإلا يتعين العمل بالأصل، والأصل الأول هو أصالة الاشتغال، بيان ذلك:

،م الواقعذاك الح اليف الواقعية، ونعلم كذلك أنّ فتوى المجتهد طريق إلعاتقنا مجموعة من الت أنّ عل نعلم بالعلم الإجمال
فهنا إذا عملنا بقول الفتوى المجتهد فقد عملنا بالأحتياط وحصل لدينا البراءة اليقينية، لأننا عل يقين أنّ فتوى ذلك المجتهد مطابقة

للإحتياط فندرك البراءة اليقينية(1).

وأما إذا عملنا بفتوى المجتهد الذي لا تطابق فتواه الاحتياط، فنشك هل حصلت البراءة اليقينية أم لا؟ فعليه حسب اصالة الاحتياط
ن بينهما اختلاف فواصالة الاشتغال عند اختلاف الفتوى بين المجتهدين المتساويين يجب الأخذ بأحوط القولين، وإذا لم ي

الفتوى نأخذ باصالة التخيير يعن الأصل الأول، عندئذ لنرى هل هناك أدلة ف مقابل هذا الأصل الأول أم لا؟

أما ف مسألة عدم الاختلاف ف الفتوى فقد اتفق الفقهاء قديماً وحديثاً عل أنّ الملّف مخير بين الرجوع إل أيهما شاء.

ولن لو اختلافا ف الفتوى هنا يقع النزاع والبحث، لنرى ما هو أدلتهم:

1 ـ أقول: تشخيص هذا الاحتياط أمر مهم، لا يمن العثور أو الوقوف عليه بسهولة، حت يحصل لدينا البراءة اليقينية.

صفحه 302 

أدلة التخيير:

ذكر الفقهاء للتخيير ستة أدلة:



الدليل الأول: اطلاق أدلة حجية الفتوى

أسلفنا الحديث ف أدلة حجية الفتوى ف آية النفر وآية السؤال والروايات مفصلا، والآن نقول: إنّ هذه الأدلة تقول: إنّ الفتوى لها
حجية مطلقاً، واطلاقها شاملة لفتوى هذا المجتهد لأنّه من أهل الذكر وتشمل المجتهد الثان أيضاً لأنّه من أهل الذكر، هذا إذا لم

يختلفا ف فتوى، فإذا شملهما الاطلاق نقول: جعلت أدلة الحجية الفتوى، فتوى المجتهد الأول والثان حجة، وكان الملّف مخيراً
بالحجية التخييرية أن يأخذ بأيهما شاء.

سؤال: هل أنّ هذا الدليل متين أم لا؟

الجواب: ورد ف كلمات الفقهاء إشال مهم عل هذا الدليل، وهو أنّ أدلة حجية الفتوى لا تشمل المتعارضين ف الفتوى وف خبر
الواحد، يعن إذا كان عندنا خبران أحدهما يقول بالوجوب والآخر بالحرمة حصل التعارض بينهما، فهل أنّ أدلة الحجية تشملهما؟

فإذا قلنا بشملها يعن أنّ الشارع جمع بين المتضادين أو بين المتناقضيين.

نعم إذا أدرنا أن ندرس هذه المسألة بصياغة اصولية نقول: ما ه الحجية؟ يعن عندما تقولون أنّ فتوى المجتهد حجة فما هو
المراد من هذه الحجية؟

والجواب: إنّ الحجية ترجع إل المعذرية والمنجزية، يعن إذا طابق الحم الواقع فهو منجز، وإذا خالف الواقع معذر، وهل للشارع
أن يجعل شيئاً نفياً وإثباتاً طريقاً إل الواقع؟ مثلا لو ورد خبر وقال: إنّ صلاة الجمعة واجبة يعن ليست بحرام، وورد خبر آخر

ويقول بأنّ صلاة الجمعة حرام يعن ليست بواجبة، فإذا 

صفحه 303 
قلنا أنّ الشارع جعل كلاهما طريقاً إل الواقع فقد جمع بين النف والإثبات، فما نحن فيه يقول الشارع فأسألوا أهل الذكر،

وأحدهما يقول بوجوب صلاة الجمعة والآخر يقول بحرمتها فلا حجية هنا لأحد المجتهدين لأنّهما تعارضا فتساقطا، فمغزى هذا
الإشال هو أنّ أدلة حجية الفتوى لا تشمل المتعارضين، مما دفع بعض العلماء إل اسقاط هذا الدليل بصورة عامة عن دليلته.

ولن هذا الإشال ورد عن الأكابر أمثال السيد الحيم والسيد الخوئ (رحمهما اله) ، فيمن الإجابة عليه، أنّم تمستم ف محل
آخر بإمان الجمع بين الحم الواقع و الظاهري، فلو قلنا ما دليلم؟ قلتم: طرق مختلفة مثلا ذكر المرحوم الأخوند (قدس سره)

مين الظاهرين علوالظاهري، فقد جمعتم بين الح م الواقعاثنين أو ثلاثة طرق للجمع بينهما، ونحن نقول: ما نحن فيه يشبه الح

ر ظاهراً أن يرجع إللّف مخين العمل بهما، لأنّه صحيح أنّ الملا يم ن فعلامحله وما نحن فيه مثله تماماً(1)، ول ما ذكرتموه ف
أي المجتهدين شاء ـ إذن يمن الإجابة عل هذا الإشال كما ذكرنا وإن لم نجد له جواباً ف كلمات الفقهاء ـ إذاً ثبت أنّ الدليل

الأول من أدلة التخيير هو حجية الأطلاق وهو دليل تام و صحيح فلا يرد عليه ما ذكره الأعاظم، ولن إذا قبلنا حجية التخيير.

سؤال: هل أنّ هذا الموضوع ثلبت ف الفقه؟

وهل أنّ ف فقهنا الحجية التخييرية أم لا؟

الجواب: قال ذكر السيد الخوئ: ليس لدينا شيئاً تحت عنوان الحجية التخييرية بل ه خلاف العقل.

ويمن أن نعثر عل مؤيد آخر عل حجية الاطلاقات وذلك أنّ البعض 



1 ـ أقول: هناك فرق بين ما نحن فيه والحم الواقع و الظاهري، لأن الحمين الموجودين فيما نحن فيه كلاهما يعتبران حجة ولا تفاوت بينهما من جانب
الحم، وأما الحم الواقع والظاهري فبينهما تفاوت ف الحجية والمقبولية والأول منهما مقدّم عل الثان، دون ما نحن فيه ف حجية الفتويين حيث ليس

بينهما مقدّم ولا مؤخر.

صفحه 304 
استفاد من هذه الروايات مثلا عندما سئل الإمام(عليه السلام): ممن نأخذ أحام الدين، قال الإمام: العمري وابنه ثقتان، أو أحياناً

أرجع شيعته إل ثلاثة أشخاص، فنحن هنا نتمن من التمسك باطلاقه ونقول: أراد الإمام(عليه السلام)من كلامه بأيهما شئتم

أخذتم، وهذا فيه اطلاق يعن هذا اللام عام سواء اتفق المجتهدان أو اختلافا(1).

الدليل الثان: سيرة العقلاء

إذا تمعن العقلاء وأهل الخبرة ف هذه المسألة، قالوا: بالتخيير ف الرجوع إل أحد المجتهدين، مثلا طبيبان درسا ف مدرسة واحدة
وف جامعة واحدة وف زمن واحد وتحت نظر استاذ واحد وكانا متساويين من حيث الاستعداد والنبوغ، وعند مراجعة المريض

للطبيب الأول يقول شيئاً والطبيب الثان يقول خلافه، هنا يقول العقلاء: أنتم مخيرون ف الرجوع إل أيهما شئتم(2).

إختار بعض الأكابر بالأخص الوالد المعظم هذا الرأي، وهو سيرة العقلاء، ولن يجب أن ننقح الموضوع ك نرى هل للعقلاء سيرة
وبناء ف مثل هذا الموضوع أم لا؟ وهل هناك فرق عند العقلاء لدى التوافق والتخالف؟ وكيف نصور الأمر إذا علمنا إجمالا أنّ

يتخير ف صورة عدم وجود الاختلاف عقلا باختلافهما، وقد قلنا ف هذين الطبيبين ليس لهما رأي واحد، مع علمنا بعلم تفصيل
الرجوع إل أحدهما، أما إذا كان هناك علم تفصيل بوجود الاختلاف بينهما كما 

1 ـ أقول: لعله توجد بعض المرجحات ف بعض من ذكرهم الإمام(عليه السلام) مع وجود الآخرين ف طول وعرض العمري وابنه، مثلا أنّ العمري وابنه
كان يحدثنان بالإمام مباشرة فما يقولانه بمنزلة الرواية أو الحم الصادر من المعصوم مباشرة دون الفتوى الت تمثل جهد المجتهد ف إدراك مراد

الرواية أو الحم مع ما يحوط بالرواية الموجودة بين أيدينا من أبهام وما يعلوها من غمام.
2 ـ أقول: بل العس هو المطلوب أنّ العقل يأمر أن نلتمس طبيباً ثالثاً حاذقاً ماهراً ومتخصصاً أكثر منهما لنتأكد من قول الطبيب الأول والثان، فاذا أكد
الثالث عل الأول أخذنا برأيه وإذا أكد الثان أخذنا برأيه، دون أن يسقطا لأنّ أحدهما يقيناً عل صواب، ويدور الأمر بينهما فلا مجال لمخالفتهما جميعاً.

صفحه 305 
قلنا أنّ الطبيب الأول يقول بوجود السرطان والثان يقول بعدمه وسلامة المريض، هل هنا أيضاً يحم العقل بالتخيير أو أنّ العقل
يأمر بالتأن ف الموضوع، أو نرجع إل أوثق القولين . فاذا كان الاختلاف ف العلم التفصيل لا نقبل بالتخيير، ولا العقلاء يقبلون

به.

التقسيم، ولذا لو كان عندنا دليل لب أو شك باختلاف رأيهما نقبل بالتخيير، لأنّ بناء العقلاء هنا عل نعم، إذا كان عندنا علم إجمال
فلا نحتاج إل الأخذ بنظر الاعتبار القدر المتيقن، ولن لو شنا ف الدليل اللب وليس عندنا خلاف ف العلم التفصيل بل لدينا
علم إجمال فيقول العقلاء ف كلا الموردين بالتخيير، فينعس الأمر لأنّ العقلاء لا يعتبرونك مخيراً ف العلم التفصيل، بل يقولون

بلزوم الأخذ بأوثق القولين.

الدليل الثالث: سيرة المتشرعة

ذهبت سيرة المتشرعة إل التخيير ف الاختلاف بين فتوى المجتهدين، وهذه السيرة متصلة بعصر المعصومين (عليهم السلام) بل



مورد رضاهم وامضائهم، يعن أنّه لم يرد منهم (عليهم السلام) رادع عل هذه السيرة، ولن بعض الأكابر مثل السيد الخوئ (قدس
.سره) يقول: لم تثبت هذه السيرة، هذا أولا

وثانياً: لم يثبت اتصال هذه السيرة بزمن المعصومين (عليهم السلام) .

ثالثاً: قلنا ف بحث الإجماع، أنّ حجية الإجماع ثابتة فيما إذا كان الإجماع تعبدياً، يعن مستند إل المدرك أو محتمل المدركية،

فنفس هذه المقولة تأت ف السيرة(1).

ويرد عليه: يحتمل وجود هذه السيرة لدى بعض الفقهاء، واستناداً عل ذلك 

عل (قدس سره) دليلا دليل ولم يقدم لنا السيد الخوئ زمن المعصومين أيضاً يحتاج إل 1 ـ أقول: إثبات هذه المقولة بعدم اتصال هذه السيرة إل
مدعاه، لأنّ ما ف أيدينا ليست السيرة بحذافيرها ودقتها العقلية ك نجزم ونقطع بأنّها غير متصلة بزمن المعصوم.

صفحه 306 
جاءت فتاواهم مستندة عليها، وأفتوا بالتخيير عند تساوى المجتهدين ف الفتوى.

فعليه أنّ سيرة المتشرعة لا يمن أن تون دليلا يستند عليه.

الدليل الرابع: الإجماع

أجمع الفقهاء عل التخيير وعدم وجوب الاحتياط عند تساوي المجتهدين ف الفتوى(1)، قال المحقق (قدس سره) ف كتاب
المعارج: «فان تساووا ف العلم والعدالة جاز استفتاء كل منهم، فان اختلفوا ف الفتوى كان المستفت مخيراً ف العمل بقول أيهما

شاء»، ولذا قالوا: الإجماع عل عدم وجوب الاحتياط إجماع عل التخيير، وهذا الإجماع مؤيد بالشهرة المحققة، وهذا ما اشتهر
عند الفقهاء أنّ الإجماع المنقول مؤيد بالشهرة المحققة.

إشالان:

الإشال الأول: إنّ هذا الإجماع منقول بالخبر الواحد فهو ليس حجة علينا ومضافاً إل أنّ مثل هذا الإجماع غير ثابت عند الفقهاء
لأنّه من المسائل المستحدثة، هذا التعبير ورد ف كلمات المرحوم السيد الخوئ (قدس سره) ، حيث قال: هذه المسائل المستحدثة

لم تطرح سابقاً ف كلمات الفقهاء، وف المسائل المستحدثة لا مجال للإجماع.

ويرد عليه: هل أنّ التساوي بين المجتهدين ف الفتوى من المسائل المستحدثة؟ والحال أنّ هذه المسألة وردت ف كلمات المحقق
ف كتاب «المعارج» ولعله لو تتبعنا الموضوع لعثرنا أنّ هناك من الفقهاء من قبله تطرق إليها، ومن الغريب أن يصدر مثل هذا

اللام من فقيه كبير مثله، والحال أنّ المسائل 

1 ـ أقول: ما هو المراد من الإجماع هنا إما أنّه اجماع مدرك حيث لا يمن رفع اليد عنه ويجب الاحتياط، إما إجماع بلا مدرك فلا يجب الاحتياط، بل
يون مخيراً بينهما.



صفحه 307 
المستحدثة من المسائل الت لم يتحقق موضوعها ف القديم بل تحقق ف الأوان المتأخرة مثلا مسألة التأمين الإجتماع والتشريح
والصوك والمعاملات التجارية وغيرها، وقد يون مراد السيد الخوئ من المسائل المستحدثة أنّها لم تذكر ف كلمات الفقهاء ولم

يتعرضوا إليها وإن كان موضوعها ف زمن الفقهاء موجوداً.

ولابد من بيان المقصود من المسائل المستحدثة فتارة نقول لم ين لها موضوع سابقاً ثم حصل لها موضوع، مثلا ف السابق لم
.وغيره، هذا أولا ن التشريح والتنقيح الصناعي

ف مها، مثلان حن لم يبيالسابق ول هو أنّ موضوع المسائل المستحدثة كان موجوداً ف وثانياً: يحتمل أنّ مراد السيد الخوئ
مسألة الحج هل يجوز الطواف ف الطابق الأول أم لا؟ فهذه مسألة مطروحة اليوم عل الفقهاء لأنّ الطابق الأول أعل من البيت

بمقدار 30 سم، فهل يصح طواف الإنسان المعلول أو العائق الذي لا يستطيع الطواف إلا بالرس أم لا؟ لأنّه كان مسموح سابقاً أن
يطاف بهم ف باحة المسجد أما اليوم فقد منعوا ذلك ولا يمن لهم الطواف إلا من الطابق الأول، فأمثال هذه المسائل المستحدثة لم

تن مطروحة عند الفقهاء حت يقال يجواز إضافة مان مرتفع عن سطح البيت لتحل المشلة، بل نقول أنّ المسائل المستحدثة

ه المسائل الت لم يتعرض إليها الفقهاء سواء كان موضوعها موجوداً ف السابق أم لم ين(1).

1 ـ أقول: إنّ المسائل المستحدثة ف العصور الغابرة لم تن مورد ابتلاء ك يتطرق إليها الفقهاء، ولن ف عصرنا الراهن مورد بتلاء، فعل الفقهاء
الاستفادة من كليات القواعد الاصولية والفقية ف كل الميدان الاجتماعية والاقتصادية والتجارية ف تطبيق الليات عل هذه الجزئيات ثم اصدار الحم

وفقاً لما ورد عنهم (عليهم السلام) من بيانات ف هذه المسائل، عندما يقول الإمام مثلا: ذكرنا حم كل شء حت الارش ف الخدش. فمعناه بيان كل
كليات، فعليم بالإجتهاد ف تطبيق تلك الليات عل هذه الجزئيات، وإن كانت موضوعات بعض المسائل غير موجودة ف السابق أو كان الموضوع

موجوداً ولم يبين حمها.

صفحه 308 
وما نحن فيه فأنّ هذا الإجماع لا إشال فيه يعن بما أنّ المسألة من باب التخيير ف تساوي المجتهدين فلا مانع فيه، وهذه المسألة

واضحة إل درجة أنّها لا تحتاج إل بيان بل ترسل ارسال المسلمات لذا يتحقق الإجماع هنا.

الإشال الثان: إنّ هذا الإجماع مدرك أي مستند إل أحد أدلة الاطلاقات وبناء العقلاء وسيرة المتشرعة، ولذا بما أنّ هذا الإجماع
كان محتمل المدرك فهو غير مقبول عندنا، وما ذكر من الأخذ بأحوط القولين فجذوره موجودة ف كلمات المتأخرين وإلا لم يظهر

من المتقدمين مثل هذا اللام، وما نحن فيه ناهيك عن مدركية الإجماع نؤيد هذا الإجماع(1).

الدليل الخامس: الاحتياط أو التقليد

إذا كان هناك مجتهد واحد، هل يحتاط العام أو يرجع إل هذا المجتهد؟ وقلنا ف مثل هذه الموارد يون العام مخيراً بين
الإحتياط والتقليد، إدع البعض بما أنّه مجتهد واحد لا نحتاج إل الإجماع، ولا إل الأخذ بأحوط القولين والعمل بالإحتياط مادام
الأمر منحصراً ف مجتهد واحد، والإجماع ف هذه المسألة مسلم، ، فعليه عندما يون لدينا مجتهدان أو ثلاثة فهو مخير فلا لزوم

للأخذ بأحوط القولين أو الأقوال.

إشال: يقول الاستاذ: هذا الدليل يواجه إشالا وهو عدم اقتضاء هذا الدليل للتخيير، لماذا؟ لأنّا نقول عل ما تدعون الإجماع؟ أن لا
يعمل العام بالاحتياط، وترك العمل بالاحتياط ف نفسه يتناسب مع شيئين:



أولا: أنّ العام مخير بين المجتهدين، وهذا نتيجته التخيير لا الاحتياط.

1 ـ أقول: نفس مسألة تساوي المجتهدين والحم بالتخيير من أراء المتأخرين وما كان للمتقدمين ف هذا الميدان من جولة، وتبعاً لذلك ظهر «الأخذ
بأحوط القولين» فاذا ثبت الأول يثبت الثان معه بالملازمة، لأنّه نابع من ذات المسألة المبحوثة ف تساوي المجتهدين، فلا يحتاج إل تتبع لأنّها مسألة

عقلية.

صفحه 309 
وثانياً: إذا تعارض الفتويان وتساقطا يقول العقل عليك بأحد هذين الأمرين، فالعقل هو الذي يعين الامتثال الاحتمال بدلا عن

الإمتثال قطع، وبعبارة اُخرى: عندما لا تترددون ف الحم الشرع والفتوى، مثلا أنّ صلاة الظهر واجبة، فاذا صلّ صلاة الظهر
إمتثل إمتثالا قطعياً يقيناً، وبهذا يذعن العقل ويقول من كان ذمته مشغولة عليه أولا أن يأت بالامتثال القطع، ويقول العقل أيضاً

إذا لم تقدر عل الإمتثال القطع يف الامتثال الإجمال أو الاحتمال، يعن بدرجة أقل، وما نحن فيه مثلها، حيث نقول بما أنّ
يعن ليف عليه يجب الاتيان به، فالعقل يقول: اعمل بأحد الفتويين من باب الإمتثال الاحتمالليف بل هناك تبلا ت لّف لا يبقالم

.(1)فذمتك وهذا ي ي ما فتحتمل أنّك تؤد

رأي استاذنا المعظم ف هذا الدليل:

نحن سلمنا أنّه لا يجب عل العام أن يعمل بالاحتياط ف مقابل مجتهد واحد، وإذا كان هناك مجتهدان فهو مخير بينهما وهذا
صحيح وتام.

ولن يرد عليه: أنّ عدم العمل بالاحتياط يعن لمناسبته من شيئين، عدم وجوب الإحتياط، وبسقوط الفتويين عند توفر المجتهدين
المتساويين من جميع 

1 ـ أقول: هل يمن حل المسألة بالاحتمالات لاسقاط التاليف أم لا؟ ومن المسؤول إذا ظهر الخلاف ف العمل حيث لم يصب الواقع بل لم يتقرب منه، بل
يشم من هذه النظرية رائحة التصويب كما ارتأها أهل السنة حينما قالوا: عمل العام أو حمه صحيح لأنّه هو المصوب عند اله يعن أنّ اله سبحانه

ليس له حم ف هذا الموضوع إل أن يختار العبد ما يريد فهو الحم المراد له تعال، وهذا أمر خطير، لأنّه يسلب من اله تعال سلطانه ويجعل السلطة
بيد العبد كالمفوضية، إذن علينا أن نجد حلا جذرياً لهذه المسألة وهو كما أتصوره دون أن نستصعب المسألة أنّ هذا العام عليه تاليف يجب عليه
الأخذ بنظر أحد المراجع ويعمل برأيه، فنرى علاوة عل أحوط القولين والإجماع والاطلاقات أيهما أورع وأتق وأدق لأنّ الورع والتقوى من ملازمات

الفتوى، والورع والتقوى يمنعانه من الخوض ف أمر لا يعلمه جيداً ولا يجد مستنداً قوى يعمل به من الروايات والآيات فيترك المسألة للآخرين ك يدققوا
فيه و يصلوا إل نتائج مهمة، وليس هناك إلزام عل المجتهد يجب أن يون له رأي ف كل مسألة، بل إنّ للورع والتقوى دور مهم ف اجتهاد وتأمين

الأحام للناس ف مختلف المجالات.

صفحه 310 
الجهات، فماذا نعمل ف مقام العمل؟ والعقل يقول: يطبق عمله عل أحد الفتويين عل أمل تحقق الإمتثال وهذا معناه عدم التخيير

ك تون كلتا الفتويين حجة، فيون عدم العمل بالإحتياط مناسباً مع التخيير والتساقط(1).

الدليل السادس: الروايات

ما نستفيده من اطلاقات الروايات الت وردت ف باب الخبرين المتعارضين، يعن إذا وردت روايتان متافئتان دون أن يترجح
أحدهما عل الآخر، وف هاتين الروايتين خبر يدل عل التخيير، كما سئل بعض الأئمة الأطهار (عليهم السلام) عند تعارض

الروايتين ماذا نعمل؟ قالوا: بأيهما أخذت كان صواباً، يعن التمسك بالأخبار العلاجية، ومن هذه النظرية نستفيد ف معالجة ما



نحن فيه، ويمن الاستفادة بنحوين:

النحو الأول: أنّه لا فرق بين الخبرين والفتويين، لأنّ الخبر هو ما جاء به الراوي عن الإمام المعصوم(عليه السلام)، بالمعن، وهذا

المعن ف الفتويين مصداق للخبرين المتعارضين، وعليه نتمسك بالأخبار العلاجية(2).

النحو الثان: أن نمنع الغاء الخصوصية ف الخبرين، وذلك إذا تعارض الخبرين نأخذ بلام الإمام(عليه السلام)حيث قالوا بالتخيير
والعمل بأيهما شئتم حيث ورد ف بعض التعابير «موسع عليم» ولا خصوصية ولا مرجحية لأحد الخبرين عل الآخر، فف هذا

الدليل يستفاد من عموم الأخبار العلاجية للخبرين المتعارضين، 

1 ـ أقول: هذا خلاف المطلوب حيث يراد من العبد الوصول إل الواقع أو قريب من الواقع ل يطمئن أنّه أدى وظيفته الشرعية، وإلا يبق العبد مردداً
بين إتيان بالواجب أو عدم إتيانه؟

2 ـ أقول: لا شك أنّ هناك فرقاً بين الخبرين والفتويين، لأن الخبرين يحملان ف دفتيهما خصوصيات لا يمن أن تتوفر ف الفتويين، أنّ الخبرين قد يونا
خاصيين أو عامين أو يحيط بهما ظروف خاصة أو التقية أو لم ين مراد الإمام من هذا اللام هذا المعن وغير ذلك، أما الفتويين وما نقحهما المجتهدين

من هذين الخبرين، فلا تلفهما ما ذكرنا من خصوصيات الخبرين.

صفحه 311 
وما نحن فيه اطلاق أدلة التقليد ف حجية الفتوى، بل هو مورد الفتوى، (فسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون) .

إشالات ثلاثة:

أورد استاذنا المعظم عل هذا الدليل إشالات ثلاثة:

الإشال الأول: ما ورد ف الروايات حول هذين الخبرين «موسع عليم» يدل عل التخيير، والحال أنّ التخيير خلاف القاعدة، وما
هو المقتض ف هذه الموارد؟ المقتض هو التساقط، لأنّ الحجية من باب الطريقية ولا يمن أن يون الفعلين حجة ف آن واحد،

والقاعدة تحم علينا عند تعارض الحجتّين بالتساقط، إذن التخيير خلاف القاعدة، فإذا كان التخيير خلاف القاعدة علينا الإكتفاء

بمورده الخاص ف الخبرين المتعارضين(1).

الإشال الثان: لا وجه أن نعتبر الفتويين مصداقاً للخبرين، لأنّ الخبر يحمل ف طياته الخبرية، والحال الفتوى تحمل الإنشائية،
والخبر هو ما قاله الإمام كذا، والفتوى ليس إلا استنباطاً، إذن هناك فرق بين الخبر والفتوى.

الإشال الثالث: نمنع من القاء الخصوصية ف الخبر بل يحتاج هذا إل دليل، وإذا احتملنا بوجود الخصوصية يف ك لا نتعدى
طورنا، نعم إنّ الإمام(عليه السلام) أمرنا بالتخيير بين الخبرين المتعارضين، لماذا لا نقول بعدم اختصاص هذا الأمر بالخبرين

المتعارضين؟ فإذا احتملنا بوجود الخصوصية وإن لم نجد دليلا قطعاً عل القاء الخصوصية يف ذلك.

وهنا إشال رابع: بما أنّ الخبرين المتعارضين مقتبسين من الروايات المختلفة حيث يعبر عنها بالأخبار العلاجية، فهناك
مرجحات يمن ذكرها مثلا، «خذ ما خالف العامة»، ولا يمن تطبيق هذه المرجحات عل الفتويين 

1 ـ أقول: ما المراد من المورد الخاص ك نستثن هذين الخبرين؟



صفحه 312 

المتعارضين، لأن المرجحات تخص بالخبرين المتعارضين دون الفتويين المتعارضتين(1).

الدليل السابع: رواية ف باب القضاء

الباب 9، ح 5، موثقة سماعة عن أب باب القضاء من أبواب صفات القاض وردت رواية موثقة ذكرها صاحب وسائل الشيعة ف
عبداله(عليه السلام) قال: «سألته عن رجل اختلف عليه رجلان من أهل دينه ف أمر، كلاهما يروي أحدهما يأمره بأخذه، والآخر

ينهاه عنه، كيف يصنع؟ قال(عليه السلام): يرجئه، حت يلق من يخبره فهو ف سعة حت يلقاه».

أقول: إنّ الرواية ليست ف صدد بيان الاختلاف بين الروايتين، بل مورد ف اختلاف فتويين، لأنّها تقول: أحدهما يأمره والآخر ينهاه
فلا ربط لها بالرواية، وإن كان الاختلاف ف الفتوى اختلاف ف الرواية أساساً، ولن هنا مورده اختلاف الفتوى، ولذا الإمام يقول

له «فهو ف سعة حت يلقاه» ثم يسأل من الإمام(عليه السلام) عما يريد، نقول: هل أنّ رواية سماعة تدل عل التخيير أم لا؟

بيان صاحب تفصيل الشريعة:

التخيير، إذن ما هو دلالتها؟ قال: إنّ هذه الرواية تدل عل كتاب تفصيل الشريعة أنّ هذه الرواية لا تدل عل ذكر الوالد المعظم ف
التأخير، يعن ارجاء هنا بمعن ، (من تشاء منهن ترج) :الآية الشريفة يأخره، لأنّه كما ورد ف يرجئه» يعن» التأخير، استناداً عل

 التخيير أبداً، ثم قال الوالد ف الرواية عل من يسأل من الإمام(عليه السلام)، ولا دلالة ف تلق لا تسمع لهذا ولا لهذا بل أخره حت

1 ـ أقول: لا يمن التعارض بالدقة العقلية ولابدّ هناك أيضاً من مرجحات ف الفتويين يظهر عند التحقيق والتدقيق.

صفحه 313 
.مطاف كلامه، لا نستفيد من هذه الرواية التخيير أصلا

جواب الاستاذ عل والده المرم:

قال الاستاذ: إنّ ما ذكره الوالد (حفظه اله) ف تفصيل الشريعة قابل للمناقشة، أما قوله ف الجواب، الإمام «يرجئه» صحيح،
ولن الإمام أشار ف ذيل الرواية «فهو ف سعة حت يلقاه» فهذا يدل عل التخيير أم لا؟

أقول: تارة يريد الإمام(عليه السلام) «فهو ف سعة» بعنوان أمر قهري يعن مجبور عل الموسعية حت يلق الإمام، واُخرى أنّه
بعنوان حم إنشائ، حسب رأينا «فهو ف سعة» حم إنشائ مثل الأخبار العلاجية الت تقول «موسع عليم» ولا فرق بينهما،

.المدع ف فن استفادة التخيير منها، وهذه الرواية توعليه يم

خلاصة اللام: كانت هذه الأدلة السبعة أدلة عدم جواز العدول ف التقليد من الح إل الح الآخر إذا كان مساويين، وكذلك قلنا
نستفيد هذا المعن من أدلة التخيير.

:كلام السيد الخوئ بحث ف

قبل الخوض ف أدلة الجواز نشير هنا إل بحث ورد عن السيد الخوئ (قدس سره) بهذا الصدد، لا شك أنّ لدينا حجية واحدة



ونعبر عنها بالحجية التعيينية مثلا يقال إنّ هذا الخبر له حجة تعيينية، أو إنّ هذه فتوى من المجتهد لها حجة تعيينية، هل ف فقهنا
عنوان باسم الحجية التخييرية أم لا؟ وهل يمن أن يقول لنا الشارع أنت مخير أن تعمل بهذه الحجية أو بتلك الحجية؟ ذكر السيد

الخوئ ف كتاب التنقيح ف ج1، ص 137، أربعة صور للحجية التخييرية، ف ثلاث منها نواجه إشالا ثبوتياً، والرابع ممن ثبوتاً
دون إثباتاً.

الصورة الاول: يقوم الشارع بجعل الحجية لفتوى هذا المجتهد أو ذلك، فهو 

صفحه 314 
لام تارة فممنوع ثبوتاً، لأنّه إذا قال الخبر الأول بالوجوب قال الآخر بالحرمة، فيستلزم الجمع بين النقيضين أو الضدين، ال
حقيقة الحجية كما ورد ف اصول المحقق النائين وتبعه عل ذلك السيد الخوئ أنّ الشارع إذا جعل شيئاً حجة يجعله بمنزلة

العلم، ونعبر عنه بالعلم التعبدي، فعندما يقول حرام يعتبرك عالماً بالحرمة ثم يأت ويعتبرك عالماً بالوجوب فهذا محال.

ية أحد الفتويين، يقول السيد الخوئالصورة الثانية: أن نختار لهذين الفتويين قدراً جامعاً، وإن كان انتزاعياً، فهو متعلق الحج
عندنا مثل هذا العنوان الانتزاع ف باب التاليف العلم الإجمال، يعن عندك علم إجمال بنجاسة أحد الثوبين أو بوجوب الظهر

أو الجمعة، بل حت ف الصفات الحقيقية النفسانية مثل، العلم و الشوق و اتلحب، كأنّ اشته أحد هذين الطعامين حيث يمن أنّ
تصدق ف هذه الموارد ولن ما نحن فيه من مسألة الحجية غير معقول.

ثلاثة إشالات:

تعرض استاذنا المعظم إل هذا الدليل بإشالات ثلاثة:

الأول: إذا جعل الشارع الحجية لأحدهما تون نتيجته أنّ الشارع اعتبر الملّف عالماً بالوجوب أو الحرمة وهذا محال(1).

الثان: بما أنّ الفتويين متعارضتين فل واحدة تنف الاخرى بالدلالة الالتزامية، يعن أنّ دلالة الحرمة تنف دلالة الوجوب بالدلالة
الالتزامية وبالعس، فإذا كان كذلك عليم اعتبار النف والإثبات ف الحجية والجامعية، فالنتيجة أنّ القدر الجامع بين الوجوب

وعدمه والحرمة وعدمها محال.

1 ـ أقول: كما أسلفت ف ما سبق لا يمن أن يون للشارع هنا جعلين ف مقابل تليف واحد، بل هو جعل واحد لتليف واحد إما الوجوب أو الحرمة،
فيجب تشخيص موقع الجعل من الحم لأي الحمين أراد، فان أراد من الجعل الوجوب نتمسك به، وإن أراد الحرمة نتمسك بها.

صفحه 315 
الثالث: لا يمن أن نقبل الصورة الثانية إثباتاً وإن قبلنا بها ثبوتاً لعدم تناسبها مع أدلة حجية الفتوى، لأنّ أدلة حجية الفتوى لها

ظهور ف فتوى الفقيه المعين، وذكر سماحته تصويرين لحجية التخيير.

الصورة الثالثة: ه عودة الحجية التخييرية إل الحجية التعيينية مع اشتراط عدم الأخذ بحجية اُخرى، وبيانه كالآت: أنّ الشارع
ية مشروطة بعدم الأخد بفتوى أو خبر أو دليل الآخر، لأنّ حجية هذه الفتوى مترتبة علجعل لفتويين أو خبرين أو دليلين حج

شل عدم الأخذ بفتوى اُخرى.

.ية التخييرية جاءت بهذا المعنإن قلت: إنّ الحج



قلت: عدم إمانه ثبوتاً أيضاً لماذا؟ لأنّ ف باب التاليف يعتبر الترتب من جانبين، وعندما يقول الشارع أنّ هذين التليفين واجب
الأهم والمهم، ووجوب الأهم مرتب عل ليف آخر، كما ذكروا هذه المسألة فترك وجوب ت ليف مرتب علأنّ جوب ت يعن

عصيان المهم، مثلا إزالة النجاسة والصلاة، فانّ فعلية المهم مرتبة عل عصيان الأهم(1).

يقول (قدس سره) : إذا كان الترتب من الجانبين يعن الفعلية لل واحد منهما مع عصيان الآخر فهذا معقول، أي سواء كان
الترتب من جانب أو جانبين ف التاليف فقط لا بأس به، ولا معن لهذا اللام ف الأحام الوضعية، لأنّ الشارع لا يمنه القول
جعلت لهذا الدليل حجية إذا لم تأخذ بدليل الآخر، وبالعس إذا تركت هذا تثبت الحجية للدليل الآخر، لأنّه إذا لم يعمل الملّف
بأحدهما يجب أن تون كلا الحجيتين فعلية، لأنّه أحد الدليلين يقول هذا واجب والآخر يقول هذا حرام، فإذا أراد الشارع جعل

الحجية المشروطة بعدم الأخذ بالآخر فلا يعمل 

1 ـ أقول: عل أي حال هناك عصيان ومخالفة للمول ف ترك أي منهما سواء الأهم أوالمهم، والعصيان عصيان لا فرق بينهما سواء صدر لترك الأهم أو
لترك المهم، إلا أن يحصل لنا علم أنّ للمول وراء هذين الأمرين الأهم والمهم أمرنا بترك أحدهما، وهذا أيضاً يواجه إشالا آخر أن يون للتليف واحد

جعلين ف آن واحد.

صفحه 316 
الملّف بلاهما، لأنّ حجية كلاهما معاً محال، ويستحيل الشارع أنّ يلّف الملّف تارة بالحرمة واُخرى الوجوب، إذن هذه الحجية

التخييرية بهذا البيان ثبوتاً محال.

الصورة الرابعة: الحجية التخييرية يعن دليل الحجية بشرط العمل به، حيث قلنا ف الصورة الثالثة مشروط بعدم الأخذ بالدليل
الآخر، فترجع الحجية التخييرية ف هذه الصورة إل الملّف الذي يون ف مقام الأخذ بأحد الدليلين، فتون حجية التخيير

ملاكها عمل الملّف بأحد الدليل فبأيهما عمل فهو الحجة

سؤال: هل ينقدح إشال هنا؟

الجواب: نعم، وذلك استحالة ثبوتية، لا تشبه الاحتمالات الثلاثة الت ذكرناها، ولن يقول: الإشال ف مقام الإثبات يعن الدليل
الذي يدل عل حجية الفتوى المجتهد ليس مقيداً بالأخذ والعمل، بل هو مطلق سواء عمل به أم لم يعمل، فعليه هذه الصورة ليس
ام الوضعية، يعنليفية والأحام التن الفرق بين الأحتاماً، يتبي فإذا كان كلام السيد الخوئ ،ال إثباتبل إش ال ثبوتلها إش

عندنا واجب تخييري و مستحب تخييري، ولن ليس لدينا حجية تخييرية ف الأحام الوضعية، فعلينا إثبات هل لدينا حجية
تخييرية أم لا؟

إشال صاحب تفصيل الشريعة:

ذكر والدنا المعظم ف كتاب تفصيل الشريعة إشالات ثلاثة عل ما ذكره السيد الخوئ (قدس سره) :

الإشال الأول: أنّ الدليل لا ينطبق عل المدع ـ كان دليل السيد الخوئ أنّ الحجية التخييرية ثبوتاً محال ـ ومع أنّه قَبِل ف الوجه
الثان بالحجية التخييرية ثبوتاً لا إثباتاً يعن قَبِل ثبوتاً بالصورتين من الصور الأربعة.

الإشال الثان: قلتم ف الصورة الثانية، نعبر عنه بالعلم التعبدي، فعندما يقول 



صفحه 317 
حرام يعتبرك عالماً بالحرمة ثم يأت ويعتبرك عالماً بالوجوب فهذا محال، ومع أننا إذا تمسنا بالاطلاقات ف مقام الإثبات كلّفنا

الشارع بالمتناقضين و المتضادين، فإذا جعلنا حجية الفتوى بناء العقلاء ينتف تليف الشارع مباشرة حيث يعتبرنا بمنزلة العالم،
لأنّ العقلاء يقولون ف مقام الإثبات أنت مخير بين أن تعمل بهذا وبذلك، وإذا جعلنا حجية الفتوى الإجماع فلا يلزمنا الإشال

.الإثبات

أقول: ذكر استاذنا المعظم أنّ والده المعظم ف كتاب تفصيل الشريعة مر عل الصورة الاول مرور الرام، والحال أنّ السيد
الخوئ حينما قال إنّ الاطلاقات اللفظية ف حجية الفتوى لا تشمل فتويين منتاقضين ومتضادين، هل أنّ بين هذه الاطلاقات

والإجماع وبناء العقلاء فرق من هذه الجهة أم لا؟ وقلنا أنّ بناء العقلاء عل عدم الفرق بين الفتويين وكلاهما حجة، يعن من يقول
إنّ الاطلاقات لا تشمل المتنافيين والمتعارضين، يجب أن يقول كذلك ف الأدلة اللفظية وف بناء العقلاء، هل للعقلاء أن يعبدونا

التزاماً عل الوجوب والحرمة بالتخيير؟ وقلنا أنّ هاتين الفتويين لهما طريقية إل الواقع وهذا جمع بين المتنافيين، فالذين يقولون
بناء العقلاء والإجماع أيضاً دون أدن ف (قدس سره) إنّ المنتافيين لا تشمل الإطلاقات يجب القول بهذا المعن كالسيد الخوئ

فرق(1).

ولننا استفدنا ف رد كلام السيد الخوئ (قدس سره) عن طريق مسألة الجمع بين الحم الواقع والحم الظاهري، كيف نعمل
هناك نعمل هنا حذو النعل بالنعل؟ كما قال الشيخ الأنصاري (قدس سره) ف الرسائل: إذا كان الظن حجة يمن الجمع بين

المتنافيين، وكما إختار الفقهاء جميعاً الجمع بين الحم والواقع والحم والظاهري 

1 ـ أقول: أليس للاطلاقات خصوصياتها ومميزاتها وكذا بناء العقلاء والإجماع، فيجب دراسة كل واحد من هذه الأدلة من منطلقاتها الخاصة الت توصلنا
إل نتائج تامة، فالاطلاقات تدور ف مدار الالفاظ الت تحم ف معان التناف أو التناقض أو التضاد، ولن العقلاء ينظرون إل المسائل من مناظر العقل

ولا يأب العقل أن يجمع بين الفتويين ف تخيير الملّف بأحدهما، وأما الإجماع فتنبع حجيته فيما إذا كان محصلا أو منقولا فأيهما ثبتت له الحجية اُخذ
به.

صفحه 318 
وكذلك لا بأس بالجمع بين الحمين المنتافيين أو أكثر، سواء كان دليلهم الاطلاقات أو الإجماع أو بناء العقلاء، وإذا إخترنا هذا

الطريق فإنّ حجية التخيير ف مقام الإثبات معقولة ولا غبار عليها، فيون الجمع بين المتنافيين بحسب الواقع محال، ولن
بالحرمة مع عدم التساوي بينهما ولا الأفضلية، يختار الشارع ف ال فيه، فقول الفقيه الأول بالوجوب والثانبحسب الظاهر لا إش

أدلة حجية الفتوى والعقلاء التخيير والأخذ بأحدهما عل سبيل البدلية، ويأت عندئذ الإمان الثبوت ويتناسب أيضاً مع مقام
الإثبات.

مقام الإثبات ويأت عدم الاستفادة من الاطلاقات ف ف السيد الخوئ ال الوالد المعظم غير وارد علا قلنا أنّ إشن مموقد تبي
نفس اللام ف بناء العقلاء وغيره.

ملاحظة:

ا ذا كان السيد الخوئ يقول: إنّ أدلة الاطلاقات لا تشمل أدلة الفتاوى المتنافية، حت ف باب الخبرين المتعارضين، لزم أن لا
ية الدليلين، وحسب ما تقدم به السيد الخوئحين أنّ بحث التعارض بعد ثبوت حج يتعارضا، ف تين كونا متعارضين وحجي
يجب علينا أن نرفع اليد عن 90 % من التعارض الواقع بين الأخبار ف الفقه، لأن ليس لها حجية، وكذلك الأخبار العلاجية، وقد



ورد ف الروايات عن الأئمة (عليهم السلام) : التعارض بين الخبرين بأيهما نعمل قال: «بأيهما أخذت من باب التسليم كان
صواباً»، بل يجب أن نسأل السيد الخوئ والذين ارتضوا بهذا الرأي تقولون: تارة أنّ أدلة الحجية لا تشمل المتعارضين، واُخرى

عندما تدخلون الفقه تحاولون حل مسألة التعارض بين الخبرين، فإذا كانت لا تشمل أدلة الحجية هذين الخبرين المتعارضين
فيجب علينا أن نطرح جميع الأخبار ونعتبرها كالعدم، ومع أنّ السيد الخوئ نفسه حاول أن يحل مسألة 

صفحه 319 
عد الإثباتالب ية التخيير ثبوتياً كما ذكرنا، ويساعده الدليل فمسألة حج ن حلأية حال يم الفقه، عل الأخبار ف التعارض ف
أيضاً ولا إشال فيه، لأنّ الشارع كما يأمر العمل بهذا الدليل المعين فله أن يأمرنا بأيهما أخذت كان صواباً، وبناء العقلاء يؤيده

أيضاً، فنقول عند تعارض الدليلين نحن مخيرون بالعمل بأيهما شئنا.

خلاصة اللام: إذا تساوى المجتهدان كان الملّف ف بدو الأمر مخيراً بالرجوع إل أيهما شاء باتفاق المشهور، وف مقابل
المشهور نظرية المرحوم السيد الخوئ قال: إذا كان المجتهدان متساويين وبينهما اختلاف ف الفتوى، يجب الأخذ بأحوط

القولين، ولن نحن أثبتنا التخيير كما أثبتنا حجية التخيير.

عل أية حال إل هنا انته أدلة عدم الجواز ما طرحه السيد الخوئ ف باب تعارض الخبرين وعدم شمول أدلة حجية الخبرين
المتعارضين، والآن نحاول طرح أدلة القائلين بالجواز ونسميه بالتخيير الاستمراري، أي إذا قلّد أحدهما بق مخيراً وهذا التخيير

يستمر عنده، وجاز له العدول إل الآخر، أما إذا قلنا بأدلة المانعين فلا يجوز له العدول وهذا نسميه بالتخيير البدوي.

أدلة جواز العدول

أورد القائلون بجواز العدول من مجتهد ح إل مجتهد ح آخر ثلاثة أدلة كما ورد ف كلماتهم:

الدليل الأول: الاطلاقات

إنّ الاطلاقات بنفسها تدل عل حجية الفتوى ـ ببيان آخر ـ أنّ هذه الأدلة الت تدل عل حجية الفتوى غير مقيدة ف رجوعه إل دليل
آخر، مثلا إذا واجهتم 

صفحه 320 
ية المجتهد الثانإذا قلّدت المجتهد الأول فهذا لا يمنع من حج فتويين من مجتهدين متساويين فالاطلاقات تشملهما جميعاً، بمعن

.هذا أولا

وثانياً: يقتض هذا الاطلاق التخيير الاستمراري، فما كنت مخيراً ف البداية فلك العدول إل المجتهد الثان ثم إل الأول مرة

اُخرى، ثم ف اليوم الرابع العدول إل الثان وكذلك يمن العدول بالتخيير الاستمراري(1).

وتقدم السيد الخوئ (قدس سره) هنا بنفس اللام الذي ذكرناه سابق بعدم شمول هذه الإطلاقات المتنافية، والجواب هنا ما ذكرناه
هناك حذو النعل بالنعل.

إختار الاستاذ هذا الدليل وقال إنّ هذا الدليل تام.



إشال:

ولن لقائل أن يقول: إنّ هذه الإطلاقات تدل عل أصل التخيير، يعن أنّ الملّف مخير ف بدو الأمر ف الرجوع إل أيهما شاء،
دون أن تون الاطلاقات ف صدد بيان حجية الفتوى، مع أنّ من الشرائط المذكورة للاطلاق ه مقدمات الحمة، ومنها مقدمات
الحمة أن يون المول ف مقام البيان، فعليه يمن القول أنّ المول كان ف مقام بيان أصل جواز التقليد وللملّف أن يقلد من

شاء، والظاهر أنّ الاستفادة من هذا الاطلاق لأدلة الحجية ف التخيير الاستمراري مشل.

أقول: وقد لاحظتم ف الاصول، إذا شننا ف هذه الموارد بشء نتمسك بأصالة الاطلاق، مثلا إذا شننا ف «أحل اله البيع»
هل يعتبر العربية أم لا؟ 

1 ـ أقول: التقليد الإبتدائ أو البدوي فيه سعة للمقلّد بالرجوع إل أيهما شاء، لأنّه ف بداية اختياره له من يختار وذلك لمواجهته مجتهدين متساويين، ولن
بعد التقليد ثبت عليه حجية المجتهد الأول عند تساوي المجتهدين، فما هو الملاك والدافع لعدوله إل المجتهد الثان، والحال النتيجة من المجتهدين

واحدة ف الحجية العمل بفتواهما، وإذا أراد الملّف أن يختار هذا ثم يختار آخر ثم يعدل إل الأول مرة اُخرى يعتبر عمله نوعاً من العبث ف التقليد.

صفحه 321 
نتمسك بأصالة الاطلاق، وهنا كذلك إذا شننا هل أنّ المول كان ف مقام البيان أم لا؟ نتمسك بأصالة كونه ف مقام البيان، وما

نحن فيه من هذا القبيل هل أنّ هنا التخيير الاستمراري أم لا؟ نتمسك أنّ المول كان ف مقام البيان ويون التخيير تخييراً
استمرارياً.

الدليل الثان: مصلحة التسليم

ورد هذا الدليل عل ألسن بعض الفقهاء ولم يطرق إليه السيد الخوئ، والدليل هو أن نأسس للتخيير الاستمراري ملاكاً مصلحياً،
كما هو الملاك الموجود ف باب التخيير بين الخبرين، فورد عن الإمام(عليه السلام)عندما سئل عن خبرين مختلفين ما نعمل؟

قال: «موسع عليم بأيهما أخذت من باب التسليم كان صواباً»، نستفيد من هذه الرواية التسليم من «أخذت من باب التسليم»،

يعن أنّ الشارع والأئمة (عليهم السلام) جعلوا الملاك والمصلحة ف الأخذ بأيهما شاء(1)، كما ذهب إليه الشيخ الأنصاري (قدس
سره) ف باب حجية الامارات، لأنّه (قدس سره) كان يقول بالمصلحة السلوكية.

إن قلت: ما هو الملاك ف التخيير؟

قلنا: من باب التسليم يعن أنّ الملّف بعد أخذ بفتوى أحد المجتهدين، هل يحق له العدول إل مجتهد ح آخر أم لا؟ نقول: نعم،
لوجود ملاك التخيير ف نسلّم، لأننا تسليم للحجة الإلهية، ففتوى هذا المجتهد حجة وفتوى المجتهد الح المساوي حجة أيضاً،

فيون الدليل الثان ف التخيير الاستمراري دليلا تاماً أيضاً.

ن تقسيمها إلالجعل الأول فقط، ولا يم ن جمع بين المصلحتين متضادتين منتاقضتين؟ والحال أنّ المصلحة محصورة ف1 ـ أقول: كيف يم
مصلحتين، وإلا احتجنا إل جعل آخر تون فيه مصلحة مناسبة لهذا الجعل.

صفحه 322 



الدليل الثالث: الاستصحاب

عمدة ما ف الأدلة هو الدليل الثالث وهو الاستصحاب، يعن أنّ هذا الملّف قبل العدول إل المجتهد الثان كان مخيراً، والآن نشك
بعد عدوله هل التخيير باق أم لا؟ نستصحب بقاء التخيير، فلدينا يقين سابق بالتخيير للملّف بينهما ف بدو الأمر، والآن نشك ببقاء

التخيير البدوي نستصحب البقاء، وبهذا نثبت التخيير الاستمراري، وهذا عمدة وأهم دليل للقائلين بجواز العدول.

:ال السيد الخوئإش

ذكر السيد الخوئ (قدس سره) عل هذا الاستصحاب ف كتابه التنقيح، ج1، ص 94 إشالات أربعة:

الإشال الأول: إننا نحتاج ف الاستصحاب إل اتحاد بين القضية المتيقنة والقضية المشوكة، وفيما نحن فيه ليس كذلك، وعندئذ
نسأل ما هو موضوع التخيير؟ فلابدّ أنّ تقولوا ثبت لديه موضوعه إما الملّف الذي لم تقم عنده الحجية الفعلية، وإما من كان ثبت

لديه الحجية الفعلية، فلا يتعدى هذين احتمالين، فإذا قلنا الأول يعن الملّف الذي لم تقم عنده الحجة الفعلية فبعد الأخذ بفتوى
أحدهما قام عنده الحجة فلا يبق موضوع ل نستصحب.

وبعبارة آخرى، يجب أن تون القضية المتيقنة والمشوكة ف الاستصحاب متحدة، ونحتاج أيضاً ف الاستصحاب إل بقاء
الموضوع، فلا موضوع هنا، مثلا عندما تقولون من كان مخيراً لم تقم عنده الحجية الفعلية هذه قضية متيقنة، وأما القضية

المشوكة، الملّف الذي قامت عنده الحجية الفعلية، فتغير الموضوع فلا مجال للشك ل نستصحب.

ثم نشك ف ،مقابل الفتويين المتعارضين الموضوع باق ف ية الفعلية يعنوإذا كان موضوع التخيير من كان عنده الحج
استصحاب بقاء الموضوع لم 

صفحه 323 
يحصل لنا باق الموضوع فلا مجال للاستصحاب.

الجواب عل الإشال الأول:

وقد أجابوا عن إشال السيد الخوئ بجوابين:

الجواب الأول: إنّ ما ذكره السيد الخوئ (قدس سره) من العناوين ما ه إلا عناوين انتزاعية واجتهادية، ونحن لم نذكر تلك
العناوين ف بحثنا فلا دخل لها ف موضوع التخيير، يعن أنّ الفقهاء العظام ف بحث الإجتهاد يقولون: أي ملّف مخير؟ يقال:

الملّف الذي لم يأخذ بشء منهما، الملّف المتحير الذي ليس له طريق إل العلم، فيجب علينا أن نبحث عن اصل أدلة التقليد،
ل نرى ما هو أصل أدلة التقليد؟ لا بأس أن اُشير إليه بايجاز، اعلموا أنّ البعض جعل دليل التقليد الفطرة والعقل والعقلاء، ونحن
ذكرنا للعقل ثلاثة ملاكات، بل نحتاج معرفة ما ه أدلة التقليد وما هو موضوعها؟ الموضوع عند العقلاء رجوع الجاهل إل العالم،

المجتهد ف لّف إللّف؟ نعم، عند رجوع المالعالم هل يرتفع الموضوع؟ وهل يرتفع جهل الم ونحن نقول إذا رجع الجاهل إل
التقليد يون من مصاديق رجوع الجاهل إل العالم ولن لم يرتفع جهل الجاهل ولم يصير عالماً، فعليه أنّ قول المجتهد حجة عليه

العالم، والحال ف العالم ويحصل العلم للجاهل بعد رجوعه إل تعبداً، كما يقول المشهور أنّ التقليد من باب رجوع الجاهل إل
باب التقليد بعد رجوع الملّف إل المجتهد لا يرتفع جهله الواقع لأنّه لا يعلم ف الواقع أنّ اله أوجب صلاة الجمعة عليه أم لا، بل

حت المجتهد نفسه ليس لديه علم بالأحام الواقعية وما لديه هو الظن، فلا يمن القول أنّه من باب الرجوع الجاهل إل العالم(1).



1 ـ أقول: لن يحصل عنده الاطمئنان عل ما ف ذمته وهذا الاطمئنان يؤدي به إل العلم بأنّ التليف ساقط عنه، وكذا المجتهد وإن عمل بالظن.

صفحه 324 
ولو سلمنا بتمامية هذا الدليل وأنّه من باب رجوع الجاهل إل العالم، يبق السؤال أنّ المقلّد بعد رجوعه إل المجتهد هل يرتفع
جهله؟ الجواب كلا، إذا رجع إل المجتهد الأول فيبق ملاك الرجوع إل المجتهد الثان بعنوان رجوع الجاهل إل العالم، وبهذا

الملاك يمن القول بالعدول، وأما الأدلة اللفظية مثلا (فسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون) الت تعتبر من أدلة جواز التقليد، تحتاج
نه العدول إلموضوعها هل تحقق موضوعها عند السؤال من المجتهد أم لا؟ نقول: نعم تحقق السؤال، النتيجة لا يم تحقق ف إل

مجتهد آخر.

تحقيق الجواب:

ورد هذا الجواب عن المحقق الاصفهان ف رسالة الاجتهاد والتقليد، هل يصح هذا الجواب ف الاستصحاب ف مقابل الإشال
الأول للسيد الخوئ؟ ونقول إنّ السيد الخوئ جعل الموضوع إما الملّف الذي لم يقم عنده حجة أو ملّف الذي يواجه فتويين

متعارضين، وهذه موضوعات انتزاعية اجتهادية، ولا يحق لنا أنّ نجعلهما موضوعاً، بل نركز الموضوع عل أدلة التقليد، والعقل
ودليل العقلاء والأدلة اللفظية، ثم ننظر هل يمن جريان الاستصحاب فيه أم لا؟ فجواب المرحوم الاصفهان (قدس سره) لا يمن

.ون جواباً عن السيد الخوئأن ي

:مناقشة كلام المحقق الاصفهان

كل ما يقع موضوعاً للحم يمن أن نجعله موضوعاً للمستصحب، وإن كان ظاهراً دليلا عل موضوع آخر، فلا بأس أن يون
الموضوع اجتهادياً أو انتزاعياً أو اصتيادياً حسب التعبير الرائج، ولا يلزمنا الجمود عل التعابير الواردة عن لسان الأدلة، وهذا

بحث مطروح ف الاصول والاستصحاب وله ثمرات جليلة، كما لو أراد الفقيه أن يستنبط من مجموع الأدلة أو الموضوع حماً،
 يقال ف مثلا

صفحه 325 
أبواب الحج ف تروك الاحرام لا يجوز عل الرجال لبس المخيط، ولم ترد كلمة المخيط ف الروايات، ولن استفادها كثير من

الفقهاء ف الحرمة، وف هذه الصورة لو شنا أنّ هذا الشخص الذي كان المخيط عليه محرماً وبعد الطواف النساء وقبل الصلاة
هل أنّ الحرمة باقية أم لا؟ يرى الفقهاء جميعاً جريان الاستصحاب هنا، وكذلك حرمة استعمال الطيب، وف فقهنا لها نظائر كثيرة،

فلو حاول الفقيه أن يستفيد من مجموع الأدلة والروايات أنّ مطلق الموضوع موضوع للحرمة لا بأس به.

وبعبارة اُخرى: يمن ايجاز الإشالات الواردة عل المحقق الاصفهان (قدس سره) :

.عاء لم يقدم لها دليلا(قدس سره) مجرد اد أنّ كلام المرحوم الاصفهان :أولا

وثانياً: لا فرق ف الموضوعات بين ما نريد أن نجعلها موضوعاً للمستصحب سواء كان ف لسان الدليل أو كان موضوعاً
اصتيادياً أو اجتهادياً أو انتزاعياً واستنباطياً.

وثالثاً: ذكر المرحوم الاصفهان (قدس سره) نقضاً عل كلامه ف بحث مفصل ف كتاب نهاية الدراية الحاشية عل الفاية ج2،
ص283، حيث قال هناك: «لأنّ الموضوع وإن كان بحسب الدليل بل بحم العقل هو الموقت بما هو موقت والعبرة بنظر العرف



والعرف يرى أنّ الموضوع هو الفعل....الخ» هذا ما طرحه الاستاذ ف درس الاصول إذا كان الواجب الموقت بوقت خاص، وبعد
نستصحب وجوب صلاة الظهر المقيد بوقت خاص ومنه إل ن استصحاب ذلك الواجب المؤقت، مثلاارتفاع الوقت هل يم

خارج الوقت أم لا؟ المرحوم الآخوند (قدس سره) يمنع الاستصحاب، لأنّه تغيير موضوعه، أما المرحوم الاصفهان من الذين يقول
لا مانع من جريان الاستصحاب ف هذا المورد، والعبرة بنظر العرف، والعرف يرى أنّ الموضوع هو الفعل....الخ.

يجب الالتفات بدقّة ك لا يختلط الأمر علينا، هنا أمران:

صفحه 326 
أولا: أنّ أغلب الاصوليين يشترطون ف الاستصحاب بقاء الموضوع، وبقاء الموضوع بيد العرف، والعرف يؤيد بقاء الموضوع أم

لا.

ثانياً: أنّ المول إذا أراد أن يبين حماً ما هو موضوعه؟ موضوعه لسان الدليل.

يقول المرحوم الاصفهان (قدس سره) الموضوع ما فهمه العرف. والحال كان للمرحوم ف رسالة الاجتهاد والتقليد نظر آخر حيث
كان يقول: «كلها ـ أنّ الملّف متحير ـ عناوين انتزاعية باجتهاد منّا ف تنقيح موضوع الحم بالتخيير ببعض المناسبات لا دخل

لها بما أخذ شرعاً ف موضوع الدليل».

خلاصة اللام: تارة يقول: الدليل وحده هو الموضوع فقط، واُخرى يقول ليس من ضروري أن يون الدليل موضوعاً وحده، بل
العبرة بالعرف وفهمه، ولن نقول له: إنّ الموضوع هو «الملّف المتحير»، لأنّه أمام فتويين مخالفتين فهو مخير، لماذا مخير؟ لأنّه

ف البدوي لم يأخد بش منهما كان مخيراً بالأخذ بفتوى أحدهما، هنا يأت إشال السيد الخوئ بتغيير الموضوع، فإذا قلنا أنّ
الموضوع الملّف الذي لم يأخذ، الموضوع باق يقيناً، وإذا قلنا الموضوع الملّف الذي بين يديه فتويين متعارضين، فلا بقاء

للموضوع ل نستصحب.

سلّمنا أنّه ليس لدينا روايات ف ،(قدس سره) بدقّة أكثر فنقول للمرحوم الاصفهان وإذا أردنا أن نحلل كلام المرحوم الاصفهان
الأدلة للملّف المتحير، يعن الملّف الذي لم يأخذ بشء منهما، ولن هل نحن نستنبط هذه الحيثية القيدية أم لا؟ والحال التخيير،
لما كان الملّف أمام فتويين، وبحث التخيير سالب بانتفاء الموضوع عندما لا يون هناك سوى فتوى واحدة، ونعلم أنّ الملّف

يون متحيراً إذا كان أمامه فتويين ثم نقول بالتخيير، نعم، هذه الحيثية التقييدية، والحال أنّ الحيثية التقييدية، تعتبر جزء الموضوع،
وبما أنّ هنا الحيثية التقييدية جزء الموضوع، فعليه لا يلزم أن يون لسان الدليل صريحاً وأمراً حتمياً.

صفحه 327 
الجواب الثان: أن نجعل المستصحب الملّف نفسه، ونقول أنّ هذا الملّف كان مخيراً ف البداية الأمر ثم عمل بفتوى أحدهما ثم

نشك هل أنّ الملّف مخير أم لا؟ نستصحب التخيير أيضاً.

ية التخييرية هو: أنّ جريان الاستصحاب فاستصحاب الحج (قدس سره) ف ال المرحوم السيد الخوئإش :ال الثانالإش
الحجية التخييرية إذا كان المجتهدان من بداية الأمر مساويين، فيون الملّف حينئذ مخيراً بينهما، ولن لو رجع الملّف إل من
هو أعلم ف زمانه دون أن يساويه أحد، وبعد سنوات استطاع أحد الفقهاء أن يقطع مراحل الاجتهاد ويساوي الأعلم الأول، فليس

هنا حالة سابقة ك نجري الاستصحاب.



عبارة السيد اليزدي (قدس سره) ف ل علال من العروة وبعبارة اُخرى أش(قدس سره) هذا الإش أخذ المرحوم السيد الخوئ
العروة، لأنّ السيد طرح مسألة جواز العدول من الح إل الح الآخر بصورة مطلقة، ونحن نقول لا فرق مادام أنّ الملّف الآن

أمام مجتهدين مساويين فهو مخيراً بين الفتويين.

الإشال الثالث: هذا الإشال الذي طرحه السيد الخوئ إشال مبنائ، لأنّه لا يرى الفاية ف جريان الاستصحاب ف الأحام
سواء كان أحاماً تليفية أو أحاماً وضعية، والحال ذهب أكثر المشهور إل جريان الاستصحاب ف الأحام.

الإشال الرابع: قال السيد الخوئ (قدس سره) ف الإشال الرابع: لو قبلنا بجريان الاستصحاب وقبلنا بهذا الاستصحاب أيضاً،
لّف عندما أخذ بالفتوى الاولنواجه معارضاً له، وعند التعارض التساقط، فما هو معارض هذا الاستصحاب؟ قال: إنّ الم

أصبحت ف حقه حجة فعلية، ثم بعدة مدّة نشك هل أنّ الحجية الفعلية باقية عل حالها أم لا؟ فعليه الأخذ بالفتوى الثانية يجعله أمام
حجية فعلية اُخرى، لأنّه لا يمن أن توجد الحجية لفعلين ف زمان واحد بسبب المخالفة الموجودة بينهما 

صفحه 328 
بل الفتويين متقابلتين ومتنافيتين، فتتعارض الحجية التخييريه مع الحجية الفعلية، وعند التعارض التساقط.

إشال الشيخ الإنصاري:

قال الشيخ الأنصاري (قدس سره) ف كتاب الاجتهاد والتقليد، ص 87: إنّ الحجية التخييرية حاكمة عل الحجية الفعلية ومقدم
راً، أي سواء كان فعلياً أو لا، شبيه للأصل السببكان مخي وللّف قبل أخذه بالفتوى الاومة؟ قال: إنّ المعليها، لماذا هذه الح

والمسبب، ثم نشك هل أنّ هذه الفتوى بصورة معينة حجة باقية لذلك الشخص أو لا؟ يرجع شنا إل بقاء التخيير أم لا.

نقول: إذا بق التخيير فهذه الفتوى ليست بصورة معينة له، والحال أنّ الحجية التخييرية موجودة، وإذا لم يبق التخيير فهذه الفتوى
الت أخذ بها بصورة معينة لها حجية، النتيجة أنّ استصحاب الحجية التخييرية حاكمة ومقدمة عل الحجية الفعلية، ويحتاج هذا

اللام إل تأمل ودقّة.

:جواب السيد الخوئ

حاول السيد الخوئ (قدس سره) أن يجيب عل إشال الشيخ الأنصارى (قدس سره) ، فقال: عدم جريان استصحاب(1) الحجية
ية له بالنسبة إلهذا الاستصحاب ليس آثاراً شرعية، بل آثار عقلية والاستصحاب لا حج التخييرية هنا، لأنّ الآثار المترتبة عل

الآثار العقلية الت تون نتيجتها أصلا مثبت، لأنّ الحجية التخييرية معناها ايال أمر الحجية بيد الملّف، فأيهما شاء تون حجة
عليه، فإذا قلنا استصحاب 

1 ـ ذكر الاستاذ جملة اعتراضية بين كلامه لتلاميذه كارشاد وتنبه إل الواقع ف مسألة الاستصحاب وقال: طرحنا مسألة الاستصحاب ف الواجب
المؤقت وله أيضاً دور مهم ف الفقه ولو حاول الطلاب فهم معن الاستصحاب ف الاصول والفقه بصورة دقيقة قيل يحصل عل خمس مسائل الاستنباط

نظراً لأهميته ف فقهنا.

صفحه 329 
الحجية التخييرية يعن لا حجية فعلية للفتويين، وهذا أثر عقل وليس أثراً شرعياً، إذن لا نقبل الحومة ف هذا المورد لتعارض

الحجيتين وإذا تعارضتا تساقطتا.



النتجية: ماذا يجب علينا أن نقوله ف الإشال الرابع للسيد الخوئ ; ، ونحن ذكرنا آنفاً أنّ الاستصحاب نجريه ف حق هذا اللّف
مثلا نقول هذا الشء كان نجساً ثم بعد مدّة نشك ف بقاء النجاسة، نستصحب النجاسة هنا، يعن أنّ هذا الملّف كان مخيراً فأخذ
بأحد الفتويين ثم نشك هل أنّه مخير أم لا؟ نستصحب التخيير ببقاء الموضوع، دون أن نستصحب الحجية التخييرية، بل نقول كان
للملف حماً باسم التخيير، لأنّه لو قلنا باستصحاب الحجية التخييرية معناه عدم بقاء الحجية الفعلية وهذا الأثر ليس أثراً شرعياً.

فعليه يمن أن نطوي هذا الطريق بصورة أن لا يجري استصحاب الحجية الفعلية أصلا ناهيك عن تعارضه، أو نقول أنّ الحجية
التخييرية حاكمة عل الحجيه الفعلية، وذلك لو علم بوجوب صلاة الجمعة ف الاسبوع الماض عل فتوى مجتهد وكان مخيراً بين

الرجوع إل زيد أو عمرو، ثم قلّد زيداً وعمل بفتواه، ثم بعد اسبوع تحضر صلاة جمعة اُخرى، هل ف الثانية تليف جديد، أو هو
التليف الأول؟ والحال هذه الجمعة الثانية تليف جديد، وهل هو استئناف للفعل القبل أو فعل جديد؟ فاذا أخذنا ف الجمعة الثانية

بفتوى المجتهد الأول تون حجة فعلية بالنسبة إل هذا العمل.

سؤال: ما الفرق بين موضوع هذا العمل والعمل الثان؟

الجواب: هناك فرق لأنّ عمل بقول المجتهد ف الجمعة الاول له حجية فعلية ف ذلك الزمان، والحال أنّ العمل الثان تليف جديد
عرفاً وشرعاً.

النتيجة: قال استاذنا المعظم، المختار عدم جريان الاستصحاب ف بقاء الحجية الفعلية.

صفحه 330 
إن قلت: ألم ين قول المجتهدين حجة ف تلك الجمعة؟

قلت: بل، والآن نستصحب حجية الفتويين، لأننا نقبل أنّ كلا المجتهدين قولهما حجية ف نفسه، وأقول إنّ المجتهد كان يوم
،ية قول المجتهد الثانيته كما نستصحب حجت أنّه خرج عن العدالة و العلم أم لا؟ نستصحب حجة ثم إذا شالجمعة قوله حج

لأنّ الاستصحاب يجري ف قول كلاهما، وهذا نتيجته الحجية التخييرية حيث للملّف الأخذ بأيهما شاء، نهاية فلا يبق استصحاب
ببقاء الحجية الفعلية بانتفاء موضوعه.

والحاصل: أنّ السيد الخوئ والشيخ الأنصاري (رحمهما اله) عندما يريدان تعريف الحجية الفعلية يقولان: إذا أخذت الفتوى تون
حجية فعلية، يعن إنّ الحجية الفعلية مشروط بالأخذ بهما، والسؤال هل لنا ف الجمعة الثانية أخذ جديد أم لا؟ عندئذ لا يمن الأخذ

بالحجية الفعلية قبل العمل به ك نستصحبها.

ف نهاية المطاف وصلنا إل هذه النتيجة ـ واله العالم ـ بجواز العدول من الح إل الح الآخر، بعد دحض أدلة النافين
والإشالات الواردة عل أدلة الجواز.


