
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 21 شوال 1432

الدرس السادس والتسعون:بحث الأعلمية
الجلسة 96 

الدرس السادس والتسعون 
الإشال الرابع: إنّ هذا الاستصحاب له معارض، وذلك إذا كان هناك عالمان أحدهما مجتهد والآخر غير مجتهد، فقلَّد الملّف

المجتهد، ثم بعد فترة، أصبح الثان مجتهداً، ولن الأول أعلم من الثان، فهل نستصحب جواز الرجوع إل الأعلم؟ إذن يون من
قبيل عس هذه القضية، حيث كان هناك مجتهدان متساويان، فقلَّد أحدهما وبعد مدّة استطاع الآخر أن ينال درجة الأعلمية، فقد
أجريتم هنا استصحاب الرجوع إل المفضول، والآن، الرجوع إل نفس المفضول جائز، والآن لو عسنا هذه القضية وقلنا: إنّه

كان هناك مقلّد لمجتهد ثم تبين له أنّ هذا المجتهد، بالنسبة إل الثان، أعلم، فهل هنا يجوز الرجوع إل الأعلم تمساً
بالاستصحاب، أم لا؟ هنا يتعارض هذا الاستصحاب مع ما قبله، فلا يون له صلاحية التمسك به، بل يخرج ويسقط عن الحجية.

الإشال الخامس: نحن بحاجة ف الاستصحاب إل اليقين والشك، فأين ما وجدا أجرينا الاستصحاب، وإلا فلا، فتون النتيجة أنّ
قولم أينما وجدتم اليقين والشك بالنسبة إل الرجوع إل قول المفضول وغير الأعلم، يجري الاستصحاب، والحال أنّم لا

تستطيعون إجراء الاستصحاب ف موارد اُخرى لعدم وجود اليقين والشك، وبعبارة اُخرى يريد القول ف الإشال الخامس، إنّ
هذا الدليل أخص من المدّع، حيث نقول بحجية قول الأعلم ف مقابل قول غير الأعلم، والحال أنّ الاستصحاب يثبت قول غير

الأعلم الذي قلَّده الملّف سابقاً، فيحصل عنده اليقين السابق والشك اللاحق، وأما الملّف الذي لم ين مقلّداً أبداً ويريد ـ 

صفحه 344 
ابتداء ـ أنّ يتخذ مقلَّداً محصوراً بين الأعلم وغير الأعلم، فهنا لا يحصل له اليقين السابق ولا الشك اللاحق أبداً ك نجري

الاستصحاب، إذن فف غير الاستصحاب يعن ف سائر الامارات أنّ مثبتات الامارات لها حجية، فتون حجيتها بالمداليل
الالتزامية كما ه حجة بالمداليل المطابقية، كما نعمل بذلك ف الخبر الواحد إذا ورد ف مورد خاص، فيون له حجية مطلقة

نستطيع العمل به ف جميع الموارد، أما الاستصحاب فيحتاج إل أركان ومن أركانه اليقين السابق والشك اللاحق، ولن عندما
أردتم جريان الاستصحاب ف هذه الموارد ضممتم إليه ضميمة وه باسم «عدم القول بالفصل» يعن إذا قلتم بجريان

الاستصحاب ف مورد واحد عممتموه إل سائر الموارد بطريق عدم القول بالفصل، وبهذا الطريق لا يدخل أحد ف التفصيل.

الجواب: لو قلنا بهذا اللام فلا معن للإشال الخامس، لأنّ الإشال الخامس بهذا البيان قابل للجواب، نحن إذا أردنا ف سائر
الموارد بهذا الاستصحاب أن نصل إل النتيجة فهذا الاستصحاب صحيح، ولن لا حجية للمدلول الالتزام للاستصحاب، ولن

لو أردنا أن نرد من باب عدم القول بالفصل فلا يرد هذا الاشال، وجاء هذا البيان ف كلمات السيد الخوئ (قدس سره) أيضاً.

النتيجة:

إنّ الأصل العمل وجريان الاستصحاب عمدة وردت عليها إشالات خمس، ونحن قبلنا بإشالين منها، الأول: كان ف تغيير
الموضوع، والثان: كان ف وجود المعارض، فتبين من بين الاصول العملية، والاستصحاب، وقلنا ف الاستصحاب بالتخيير بين

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


الأعلم وغيره، يعن أنّ الرجوع إل قول المفضول لا إشال فيه، ومع هذين الإشالين لا يمن جريان الاستصحاب ف هذا
الموضوع. وأما ف الاصول العملية، فان هناك إشال مهم، وهو مسألة وجود 

صفحه 345 
المعارض، وقد حاولنا أن نثبت بأصالة البراءة أنّه لا بأس ف الرجوع إل غير الأعلم، وأردنا من الاستصحاب وأصالة البراءة أن
نحصل عل نتيجة، وه أنّه لا فرق بين قول الأعلم وقول غير الأعلم، فلاحظنا أنّ كلا هاتين المسألتين تواجه إشالا، ولن هناك

أصل ثالث هو دوران الأمر بين التعيين والتخيير، وقلنا أنّه أيضاً يواجه مسألة المبنائية، يعن إذا كان مبناه التعيين يجب عليه
اختيار قول الأعلم، وإذا كان التخيير يتساوى عند القول بين الأعلم وغيره، كما اختار المرحوم المحقق النائين (قدس سره) وكثير
من الأكابر ـ ف دوران الأمر بين التعيين والتخيير ـ وأجروا أصالة الاشتغال، فنحن أيضاً إذا لم نجد دليلا اجتهادياً فيجب أن نقول

بنفس اللام ونختار التعيين والأعلمية.

الأدلة الاجتهادية

بعد البحث ف أدلة الاصول العملية، نعرج عل الأدلة الاجتهادية وفيها شقان من البحث:

1 ـ البحث ف أدلة لزوم تقليد الأعلم.

2 ـ البحث ف أدلة عدم لزوم تقليد الأعلم.

وردت بعض كلمات الفقهاء والأكابر أربعة أدلة وف بضعها خمسة، وف بعضها ستة أدلة.

الدليل الأول: الإجماع

أولا: ادع المرحوم المحقق الثان (قدس سره) ف «حاشية الشرائع» الإجماع عل اعتبار الأعلمية.

ثانياً: ادع السيد المرتض (قدس سره) ف كتابه «الذريعة» أكثر من الإجماع وقال: «من المسلمات عند الشيعة».

ثالثاً: ما ذهب إليه الحنابلة من أهل السنة باعتبار الأعلمية.

صفحه 346 
رابعاً: قال صاحب المعالم: وهو قول الأصحاب الذين وصل كلامهم إلينا.

خامساً: لم يخالف أحد من علماء الشيعة قبل المرحوم الشهيد الثان (قدس سره) اعتبار الأعلمية عند الإمامية.

الإشالات عل الإجماع:

أوردوا عل الإجماع عدّة إشالات، نذكر منها:

الإشال الأول: إنّ هذا الإجماع يواجه إشالا صغروياً، لماذا؟ لأنّ السيد المرتض (قدس سره) ادع ف الذريعة أنّه من
المسلمات، الوقت نفسه ادع ف الذريعة أيضاً قولا مخالفاً لهذا وقال: وإن كان بعضهم عنده أعلم من بعض، أو أورع أو أدين،



فقد اختلفوا ـ بمعن اختلف علماء الإمامية مع أنّ السيد نفسه من المتقدمين ومع ذلك صرح بوجود هذا الاختلاف ـ فمنهم من
جعله مخيراً ومنهم من أوجب أن يستفت المقدم ف العلم والدين، إذن يفهم من كلام السيد أنّ الإجماع لم يتحقق صغروياً، هذا من

جهة، ومن جهة اُخرى، أنّ الشيخ الطوس (قدس سره) ف كتابه «العدة» ـ الذي يعتبر من التب الاصولية للشيخ ـ عندما ذكر
شرائط المفت لم يتطرق إل الأعلمية أصلا، والحال، إذا كانت هذه المسألة من المسلمات عند الإمامية كان من الضروري أن

يتطرق إليها.

والثالثة: أنّ ابن زهرة ادع الإجماع ف كتابه (الغنية)، ولنّه ف هذه المسألة لم يدع الإجماع.

والرابعة: وقد خالف صاحب الفصول هذا الإجماع، وقال: بعد تصريح جماعة بالجواز لا يبق مجال لادعاء الإجماع.

ولن يمن أنّ يون لهذا الإجماع مخرج واحد هو أنّ هذا الإجماع تحقق ف زمان المرحوم المحقق الثان، ولا يمن انعقاد
الاطمئنان عل الاحتمال، لأنّه (إذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال).

صفحه 347 
الإشال الثان: لو سلّمنا بوجود مثل هذا الإجماع المنقول عن المحقق الثان (قدس سره) ، إذن هو اجماع منقول، والإجماع

المنقول لا يغن ولا يسمن.

الإشال الثالث: لو سلّمنا بعدم انعقاد الإشال الأول والثان وهذا الإجماع إجماع مدرك، لماذا؟ لأنّه عندما يقول صاحب المعالم:
إنّ الأعلمية معتبرة، وذلك هو قول الأصحاب الذين وصل كلامهم إلينا، ثم يقول: وحجتهم عليه إن سقط به قول الأعلم أقرب وأوكد،

 .أو الاحتمال المدرك ن يقين المدرك تحتمل مدركيته، والحال، لا عتبار لليقين المدركون إجماعاً مدركياً، وإذا لم يولذا ي

الدليل الثان: سيرة العقلاء

إذا كان هناك مجتهدان مختلفان ف الأعلم عند دوران الأمر بين الأعلم وغير الأعلم، يعن الرجوع إل إنّ سيرة العقلاء قائمة عل

الفتوى أحدهما عالم والآخر أعلم، وهذه من القضايا الخطيرة والمهمة جدّاً(1)، فف هذه الصورة ما ه سيرة العقلاء ف هذه
المسألة؟ هل يقال إنّهما متساويان؟ مثلا، إذا كان هناك طبيب، وطبيب حاذق قد احتلفا ف معالجة المريض، فالعقلاء عند هذه
المسألة يرجعون إل الحاذق قطعاً، وما نحن فيه أيضاً كذلك، فالعقلاء إذا ما تعارضت فتاوى الفقهاء يرجعون إل الأعلم قطعاً .

قال المرحوم السيد الحيم (قدس سره) ف كتابه «المستمسك»: والتشيك ف سقوط بناء العقلاء يندفع به أقل تأمله(2).

وارتض المرحوم السيد الخوئ (قدس سره) ف كتابه: «التنقيح» قول العقلاء، ماعدا 

1 ـ لأنّه يرتبط بدين الإنسان وأحامه الشرعية الت يبن عليها حياته العبادية والمعاملاتية والعقود والايقاعات.
2 ـ ولن الشف عن الأعلم بالدقّة العقلية أمر مشل، فيبق هناك مجال للتشيك، بل أحياناً يشخص الطبيب غير الحاذق مورد العلاج قبل الطبيب

الحاذق، ولذا لا يمن أن يقال بالدقّة العقلية أنّ الطبيب الحاذق هو الوحيد الذي يعالج المريض، وقس عل ذلك مسألة الأعلمية.

صفحه 348 

مورد واحد هو أنّ سيرة العقلاء تقض بالرجوع إل الأعلم، إلا إذا طابق قول غير الأعلم للاحتياط(1).



بناء عل هذه اللمات وأقوال أكابر الفقهاء لاسيما سماحة آية اله العظم الشيخ اللنران (دامت بركاته) ف كتابه «تفصيل
الشريعة» حيث قال: العمدة ف هذه الأدلة هو دليل سيرة العقلاء ولا مجال للمناقشة ف جريان سيرة القعلائية، ويعتبر السيرة

العقلائية دليلا مهماً ف هذه المسألة.


