
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 21 شوال 1432

الدرس السابع والتسعون:بحث الأعلمية
الجلسة 97 

الدرس السابع والتسعون 
إشال

هنا نحاول أن نلق ضوءاً عل هذا الدليل لنرى هل يرد إشال عليه أم لا؟ يمن أن نطرح إشالا ونقول: إنّ ملاك العقلاء وبناءهم
من قولين مختلفين هو حصول الوثوق والاطمئنان، سواء كان ذلك القول للأعلم أو لغير الأعلم، لأنّ حصول الثقة والاطئنان مطابق

للاحتياط، مثلا عندما نأخذ المريض إل طبيبين، أحدهما حاذق والآخر غير حاذق فيقيناً يحصل الوثوق بقول الحاذق، لأنّه أقرب
إل حصول الاطمئنان.

وببيان آخر: لقد ذكرنا ف ما مض دليل أصل التقليد، وقلنا: إنّ سيرة العقلاء مبتنة عل رجوع الجاهل إل العالم، وهذا الدليل
قائم عل حصول الوثوق والاطمئنان، ولن هنا عندنا قولان فإذا لم يحصل الوثوق والاطمئنان من كليهما فيترك القولين جميعاً،
وإذا حصل له اطمئنان عل كليهما كان مخيراً بينهما، وإذا حصل الوثوق بأحدهما عمل بقوله، فيتبين مما ذكرنا أنّ بناء العقلاء

 غير قائم عل

1 ـ لابدّ من النظر إل منشأ هذا الاحتياط الذي ذهب إليه غير الأعلم، مع أنّنا نعلم جيداً عند احتياط الفقيه ف مسألة، يمن الرجوع إل غيره ف الفتوى.

صفحه 349 
كون القول أعلم بل أوثق، ك يقال بترجيح قول الأعلم عل قول غير الأعلم.

الجواب: سلّمنا أنّ بناء العقلاء هو حصول الثقة والاطمئنان، ولن المسألة هنا اختلافية وأنّ أحدهما أعلم من الثان، فمخ البحث
يتركز عل هذه المسألة، عندئذ يقال إنّ كون أحدهما أعلم يون داعياً لحصول الثقة والاطمئان أكثر من الآخر، وبذلك يحصل

الترجيح عند العقلاء، كما أشرنا إل ذلك ف مسألة الطبيب.

ولن هنا إشال آخر، هو، إذا قلنا: إن كان ملاك مشروعية التقليد هو حصول الثقة والاطمئنان فيون بناء العقلاء دليلا صحيحاً،
ولن نحن ذكرنا ف بحوثنا السابقة ف باب مشروعية التقليد أنّ المشروعية ليست من باب حصول الاطمئنان، بل إنّ قول

. د مطلقاً، سواء حصل منه الاطمئنان أم لم يحصل، هذا أولاّالمجتهد معتبر للمقل

وثانياً: لو فرضنا أنّ العقلاء حصل لديهم الاطمئنان بقول الأعلم، وبذلك رجحوه عل غير الأعلم، لن لا ينفون قول غير الأعلم،
عندئذ نقول: حت لو كان دليل سيرة العقلاء دليلا كاملا وتاماً ولا يرد عليه الإشال، ولن تبق مسألة الترجيح، وهذا حاصل لدى

العقلاء بتقديم الأعلم عل غير الأعلم وذلك بنحو عدم التعيين، والحال، نحن نقول: إن الدوران بين الأعلم وغير الأعلم ولا حجية
لفتوى غير الأعلم.

النتيجة: وإن كان عمدة دليل الفقهاء سيرة العقلاء، فنحن أشرنا إل الإشال الأول مع الجواب عنه، ولن هذين الإشالين الآخرين

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


عل قوتهما ونفوذهما ومع وجود هذين الإشالين لا يمن الاعتماد عل هذه السيرة.

الدليل الثالث: الأدلة اللفظية غير شاملة للمتعارضين

ذكر المرحوم السيد الخوئ (قدس سره) ف كتابه «التنقيح»(1): يتحقق دليل إثبات 

1 ـ النتقيح، ص113.

صفحه 350 
مشروعية التقليد إما عن طريق الأدلة اللفظية الواردة ف القرآن والسنّة، أو دليل الانسداد.

أما الأدلة اللفظية: هنا عندنا أعلم وغير أعلم وقد تعارض قولهما ونحن قلنا كراراً أنّ أدلة الحجية لا تشمل المتعارضين، مثلا عندما
يقول القرآن الريم: (فسألوا أهل الذكر) ، فهذا لا يشمل محل التعارض بين القولين.

وأما دليل الانسداد: فإنّ الاحتياط ـ حسب دليل الانسداد ـ غير واجب، فالنتيجة، أنّ أحد الفتويين بالنسبة لنا حجة، والقدر المتيقن
هو قول الأعلم، وحجية قول غير الأعلم ـ عل القول بالانسداد ـ غير ثابتة بل تحتاج إل دليل، الأعلم.

الجواب: أولا: إنّ الأدلة اللفظية تشمل المتعارضين أيضاً، وذلك عل نحو البدلية، بيانه، إنّ الآية (فسئلوا أهل الذكر) ، جعلت
الحجية الفعلية لقول غير الأعلم كما كان لقول الأعلم.

إن قلت: لا يمن أنّ يجعل الشارع فتوى المجتهد الذي يقول بوجوب صلاة الجمعة، حجة، وكذلك قول المجتهد الذي يقول
بالحرمة، فهل يمن أنّ يون لليهما حجية فعلية، يعن بصورة الإستغراقية والسريانية.

قلت: إنّ الأدلة الشأنية تتحمل مسؤولية حل هذه المشلة، وإنّ الحجية الفعلية عل نحو البدلية لا بنحو الاستغراقية، فيون للتهما
حجية الشأنية، والآن لنرى بأيهما نأخذ، فلابدّ من الأخذ بطريق آخر، فما قلنا: إنّ أدلة الحجية شاملة للتا الفتويين، وحيث قال

السيد الخوئ (قدس سره) : إذا تمسنا بأدلة باب الانسداد، فإنّ باب الانسداد يقول لنا باب العلم بالأحام مغلقة لا يمن الاحتياط
فلا يبق أمامم سوى فتوى واحدة فحسب، قالوا: نأخذ بالقدر المتيقن وهو عبارة عن فتوى الأعلم.

صفحه 351 

إشال:

هنا ترد عدّة إشالات:

الإشال الأول: ما ورد ف كلمات الوالد المعظم حيث قال: إنّ السيد الخوئ (قدس سره) لم يقبل ـ عند تساوي المجتهدين ـ
بالتخيير، بل قال: لابدّ من الأخذ بأحوط القولين. ونحن نقول هنا أيضاً: نأخذ بأحوط القولين. فما الفرق بين المسألتين بعد أن ثبت

أنّ باب الانسداد محمة ف المسألة؟ وعند تعارض القولين، فالأول، الأخذ بأحوط القولين، ويمن أن يون أحوط القولين إما
قول الأعلم أو قول غير الأعلم، لا فرق بينهما.

فإذا أجاب(1) السيد الخوئ (قدس سره) عن هذا الإشال وقال: إنّ من مقدمات الانسداد هنا عدم وجوب الاحتياط، ولما كان



عدم وجوب الاحتياط فلابدّ من القول بالقدر المتيقن.

ن هنا فلية حيث يلزم العسر والحرج، ولام الالأح مقدمات الانسداد ف جوابه أيضاً: إنّ عدم وجوب الاحتياط ف نقول ف
دوران الأمر بين الأعلم وغير الأعلم، فمع إمان الاحتياط لا يلزم العسر والحرج، فنأخذ بأحوط القولين، فيمن أن يون أحوط

.السيد الخوئ ال وارد علا قول الأعلم أو قول غير الأعلم. فهذا الإشالقولين حينئذ إم

الإشال الثان: عندما نقول: إنّ دليل الانسداد يأمرنا بالأخذ بفتوى واحدة، يعن أنّ حجية الظن حجة مطلقاً، فلماذا نحل المسألة
عن طريق القدر المتيقن، بل نقول: إنّ الفتوى لها حجية مطلقة أيضاً، مثلا، أنّ الظن الحاصل من القرآن الريم حجة، مطلقاً، فلا

يبق مجال للقول بأخذ القدر المتيقن، عندئذ، فلا فرق بين الأخذ بفتوى الأعلم أو غير الأعلم.

فتبين أنّ الدليل الثالث أيضاً لا يمن الاستناد إليه ف الرجوع إل الأعلم، 

1 ـ هذا الجواب من كلام الاستاذ لم يرد ف كلمات آية اله العظم الشيخ اللنران (دام ظلّه).

صفحه 352 
والإشالات واردة عليه.

الدليل الرابع: الأخذ بباب الطريقية

وقدّم الفقهاء هنا دليلا رابعاً عل حجية الفتوى والرجوع إل قول الأعلم، وهو باب الطريقية، وذلك بهذا البيان، أنّ المهم بين الأعلم
وغير الأعلم ما هو أقرب طريق إل الواقع، يعن لدينا هنا، صغرى وكبرى، أما الصغرى، فه أنّ قول الأعلم أقرب إل الواقع من
برى، فأنّ حجية الفتوى من باب الطريقية، وما كان طريقاً إلا الالواقع، وأم قول غير الأعلم، لأنّه أعرف وأدق، فقوله أقرب إل

الواقع لابدّ من الأخذ به، وبضميمة الصغرى إل البرى تون النتيجة أنّ قول الأعلم، بما أنّه أقرب إل الواقع، فيجب الأخذ به.

إشال:

هذا الدليل يرد إشال عل صغراه وكبراه ـ لابدّ من الالتفات إل هذه المسألة جيداً لأنّه يخطر عل الذهن ف الوهلة الاول هذا
اللام دقيقاً ومنطقياً بأن يأخذ الإنسان بما هو أقرب إل الواقع والتمسك بالطريقية ـ أما الإشال عل الصغرى فهو إننا لا نقبل
إذا قال الأعلم ف ،ون قول غير الأعلم مطابقاً للاحتياط، مثلاالواقع، وبالأخص عندما ي مطلقاً القول بأنّ قول الأعلم أقرب إل

التسبيحات الأربع بتسبيحة واحدة، وقال غير الأعلم بثلاث، فأولا: إنّ قول غير الأعلم مطابق للاحتياط، وثانياً: وإن خالف قول غير
الأعلم قول الأعلم المعاصر له، ولنه موافق لقول الأعلم من الأموات، مثلا، إذا كان قول غير الأعلم مطابقاً لقول صاحب الجواهر،

أو الشيخ الانصاري (رحمهما اله) ، فحينئذ لا مجال للقول إنّ قول الأعلم أقرب إل الواقع، بين هذين القولين.

وثالثاً: عندما يطابق قول غير الأعلم جملة من الفتاوى من الأحياء، مثلا، إذا 

صفحه 353 
كان هناك خمسون فقيهاً، أحدهم أعلم وآخر غير أعلم و48 فقيهاً أقل منهما علماً وفضلا، فلو طابق قول غير الأعلم أقوال 48

فقيهاً، فهذا يوجد الظن القوي عند الإنسان بأنّ قول غير الأعلم أقرب إل الواقع.(1)



إذن لا نقبل هذه الصغرى ف كون قول الأعلم أقرب إل الواقع، وذلك بالأدلة الثلاثة المذكورة.

وقد أجاب المرحوم المحقق الاصفهان ف رسالته «التقليد والاجتهاد»(2)عل هذه الأدلة الثلاثة، وقال: 

أولا: إنّ الظن الحاصل من هذه الفتوى حجة.

وثانياً: أنّه ظن بالواقع بالاستناد إل الفتوى.

مثلا، إذا لم يقلّد العام مجتهداً، وحصل لديه ظن بالواقع، فلا ينفعه هذا الظن، لأنّ الظن يجب أن يون مستنداً إل الفتوى.

وبعبارة اُخرى: لدينا أقربيتان إحداهما أقربية داخلية، وأخرى خارجية، فهناك فرق بين الأقربيتين، والمراد هنا، الأقربية الداخلية،
يعن أنّ الظن الحاصل من فتوى الأعلم، أقوى من غير الأعلم فإنّ بحثنا ليس ف الظن بالواقع، ك يقال إنّه أقرب إل الواقع، كما
ذكر ف مطابقة فتوى الأعلم لفتوى الأموات، لأنّ هذا لا يوجب الأقوائية ولا الأقربية، وهذا يشبه القول أن نضم إل فتوى غير الأعلم
إمامة غير معتبرة، فما أنّ الامارات غير المعتبرة لا قيمة لها، كذلك الظن المطابق للواقع، لماذا؟ إذا كان ف زمن واحد خمسون

مجتهداً وطابقت فتوى غير الأعلم فتاوى أربعين منهم، وكل هؤلاء الفقهاء مداركهم واحدة وأفارهم متقاربة، فهم ف قوة نظرية
واحدة، فلا يمن القول: إنّ فتوى غير الأعلم أقوى من فتوى 

1 ـ نقول: إنّ الواقع واحد لا متثر ولا يمن التقسيم بين عدّة من الفقهاء، هذا أولا، وثانياً: إنّ مجموع البقية 49 فقيهاً يمثلون الطرف المقابل للأعلم،
فيون قول الأعلم ف الطرف الآخر أقرب للواقع من مجموع فتاواهم.

2 ـ رسالة التقليد والاجتهاد، ص 54.

صفحه 354 
الأعلم.

فعليه أجابوا عن مورد النقض بهذه الصورة، أما إذا كان ف مورد النقض فتوى غير الأعلم مطابقاً لللاحتياط فهو البرى اللية
ظن المجتهد، وكان عند العام إذا أفت ،الفتوى، فلا مجال للقول بالواقع، مثلا باب الأقوائية والأقربية، الظن المستند إل ف
مخالف فيقول إنّ الظن الحاصل ف نظري أقرب إل الحم الواقع، فهذا الظن لا اعتبار ولا حجية له، لأنّ الظن ليس ملاكاً

للواقع، فعليه أنّ المرحوم الاصفهان قال: يقول المستدل ف هذه الصغرى: إنّ قول الأعلم أقرب إل الواقع، يعن الظن الحاصل
من قول الأعلم أقوى من الظن الحاصل من قول غير الأعلم، وهذا ما لا يرتضيه المرحوم الاصفهان فالقول ما بيناه من النقض

والجواب.

إشال:

واجه كلام المرحوم المحقق الاصفهان (قدس سره) إشال، وهو، ذكرتم، يجب أن يون الظن مستنداً إل الفتوى، فتفيك هذا
عن الأمر الواقع لا يمن قبوله، نعم إذا قلتم إنّ فتوى المجتهد لها موضوعية قبلنا، ولما كانت للفتويين لهما موضوعية نرى أيهما
أقوى من الاخرى، والحال، إن هذه الفتوى طريق إل الواقع، عندئذ إذا قلنا إنّ أقوى هنا لا معن لتفيه عن الواقع فهذا يعن أنّ

.يك. هذا أولاللتف قول الأعلم أقوى من قول غير الأعلم، إذن فلا معن الظن ف

وثانياً: إنّ المرحوم المحقق الاصفهان حاول الاجابة عن الإشال الوارد عل الصغرى، والحال أنّ المستشل لا يريد إثبات أنّ
ال علان الإشالواقع دائماً فقط لا غير ـ ف ون قول الأعلم أقرب إلل أن يالمستش نف قول غير الأعلم أقوى دائماً ـ يعن

الصغرى تاماً.



أما الجواب عن البرى، فنقول: إنّ الفتوى أقرب طريق إل الواقع، فإذا كان 

صفحه 355 
ال عند المحقق الاصفهانبرى كان مورد إشالواقع من الآخر فلابدّ من الأخذ به، ونفس هذه ال لنا طريقان، أحدهما أقرب إل

عل كتاب الفاية، عندما قال المرحوم الاخوند: لا دليل عندنا عل أنّ مشروعية قول الغير ـ كما يقول: لم يعلم أنّه أقرب إل الواقع
ـ ملاك القرب إل الواقع، ولا تعبدنا بذلك.

وبعبارة اُخرى: لا دليل عندنا عل أنّ تمام الملاك ف التعبد بقول الغير أقربيته إل الواقع، عندئذ يون الاستدلال بهذه البرى
صحيحاً.

فأجاب المحقق الاصفهان (قدس سره) عل إشال المرحوم الآخوند قائلا: سؤال: هل أنّ مرادكم أنّ القرب إل الواقع لا دخل له
أصلا بالموضوع، أو أنّ هذا ليس تمام الملاك، فإذا كان مرادكم هو القرب إل الواقع فهذا يتناف مع الطريقية، عندما تقولون إنّ
حجية الامارات إحداها الفتوى، وإنّه من باب الطريقية ف الباطن، وباطن الطريقية القرب إل الواقع، إذن فلا يمن إنار تأثير

القرب إل الواقع بصورة عامة، بل يمن أن يقال: إنّه ليس تمام الملاك إل الواقع، وهناك ملاك آخر، فهذا اللام تام.

أما لو قلتم: إن القرب إل الواقع له دخل، ولنه ليس تمام الملاك، بل هناك ملاك آخر. نقول: هذا ما أراده المستدل ف البرى،
ولا يضره ما ذكرتم، وكان ف الصغرى أنّ فتوى الأعلم أقرب إل الواقع.

ن ترجيح هذا الطريق علبرى أنّه إذا كان هناك طريق الأقربية مع عدم تمام الملاك، يمال وبعبارة اُخرى: أراد المستدل ف
الآخر.

ثم قال: لم ين مرادنا من الأعلمية هذا الأمر، يعن أنّ يون قوياً ف الاستنباط ولا يرفع يده عن رأيه بتشيك المشين، بل مرادنا
من الاستنباط هو، من هو أقوى ف اسنتباط الحم الشرع من الأدلة النقلية والعقلية وقادر عل تطبيقه عل مصاديق.

وأخيراً يصل الآخوند إل هذه النتيجة حيث يقول: إذا تمسك بمسألة الأقربية 

صفحه 356 
والأعلمية، حينئذ لا يبق فرق بين أعلم وغير أعلم، يعن أنّ العالم والجاهل ف حدّ سواء، فتون النتيجة التساوي، ولا يمن

التساوي بين العالم والجاهل، إذن نقول إنّ الأعلم بهذا المعن الذي ذكرناه نظره أقوى ف استنباط الأحام الشرعية وقادر بصورة
جيدة عل تطبيق القواعد عل المصاديق، فنحتمل قوله هذا ما قرب إل الواقع عن ملاك الطريقية أكثر.

إذن، أشل عل المرحوم الآخوند (قدس سره) الذي كان متمركزاً عل عدم معرفتنا أنّ الأقربية لها دخل أم لا، وأيتهما حجة، وهذه
الحجية موجودة فعلا وإن كان أحدهما أفضل والآخر مفضول، وأجابه المحقق الاصفهان: لا يمن نف الأقربية بصورة عامة ولا

يمن القول بأنّها تمام الملاك ولن لها دخل ف الملاك.

نظرالاستاذ:

هنا اُمور عديدة:



أولا: فإذا فرضنا أنّ لنا علماً بالأقربية، والقرب إل الواقع له دخل ف المسألة، فمن أين يتعين ذلك؟ ومن أين نستفيد اللزوم؟
وبعبارة اُخرى، عل المستدل أن يقول إنّ التعيين يتركز عل كل شء هو أقرب إل الواقع، لا نقول إنّ الدوران بين الأعلم وغير

الأعلم، والأعلم أفضل، بل نقول هل أنّ التعيين ف قول الأعلم خاصة، والحال، لم تثبتوا ف البرى التعيين بل قلتم كل شء أقرب
إل الواقع يجب الأخذ به، ولا نرى لهذا الوجه من مخرج، بل لا شك ف رجحان الأقربية لقول الأعلم عل غير الأعلم.

وأما ما طرحتموه من تعارض الروايتين فإن كانت إحدى الروايتين لها مؤيد وأنّها حجة، لا يمن القول إنّها متعينة، نهاية ما يقال
إنّ لها ترجيحاً.

مثال آخر، إذا كان لدينا حديث موثق والآخر صحيح السند، يجب تقديم الحديث الصحيح السند لأنّه فيه ظن قوي بالنسبة إل
الحديث الموثق، فهل هناك 

صفحه 357 
من الفقهاء من يقول بوجوب تقديم الحديث الصحيح السند عل الحديث الموثق، أم يلتمسون باب التعارض بينهما؟

مثال آخر، إذا كانت عندنا بينتان، أي شاهدان عدلان، وشاهدان جاهلان، فشهد العادلان عل نجاسة الشء وشهد الجاهلان
بطهارته، أذعن جميع الفقهاء هنا عل تعارض البينتين.

وإن قلت: إنّ هناك فارقاً بين البينة والمجتهد، والمطروح ف المجتهد، الأقربية دون البينة.

قلنا: إنّ البينة أيضاً فيها الطريقية إل الواقع، وكذا المجتهدين دون لحاظ الأقربية حت بعنوان حسن الترجيح، وكذلك الروايتين
حيث ينف عند التعارض وإن كانت إحدى الروايتين مؤيدة بعدّة روايات ومنزلة بمنزلة رواية واحدة خلافاً للمحقق الإصفهان

كونها بمنزلة الخبر الواحد، والأمر ف المجتهد أيضاً مثله طبقاً النعل بالنعل. المؤيدات الاخرى من عدة مجتهدين منظمين إل غير
حدٍّ يوجب الظن القوي والاطمئنان عل ا إذا كانت رواية واحدة أو عدّة روايات مؤيدة إلالأعلم لا يوجب الأقوائية والأقربية، أم

لزوم الترجيح فهذا بحث آخر.

النتيجة: إنّ الدليل الرابع، أولا: ف صغراه يواجه إشالا، وثانياً: وف كبراه ما طرحه المرحوم الآخوند (قدس سره) حيث قال: لا
نعلم أنّ الملاك أقرب إل الواقع أم لا، وما أجابه به المحقق الاصفهان (قدس سره) ولن هل أنّه أقرب إل الواقع أم لا؟ له دخل

الواقع بصورة أسرع، فعليه أنّ هذا الدليل مخدوش ف لزوماً أو غير لزوم، يحصل ذلك من القول: إنّ قول الأعلم يوصلنا إل
صغراه وكبراه، ولن عند الحديث عن الأعلم يتبادر إل ذهن الإنسان أنّ قول الأعلم أقوى وأقرب إل الواقع ولابدّ من الأخذ به،

وهذا ما بيناه بعنوان دليل ف البحث السابق، وهذا هو الإشال عل قول المحقق الاصفهان (قدس سره) .

صفحه 358 


