
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 21 شوال 1432

الدرس التاسع والتسعون:بحث الأعلمية
الجلسة 99 

الدرس التاسع والتسعون
ووردت رواية اُخرى ف وسائل الشيعة ف كتاب القضاء الجزء 27 الباب 9 من أبواب صفات القاض، الحديث 20.

م وقع بينهما فيه خلاف فرضح عدلين جعلاهما بينهما ف رجلين اتفقا عل ه(عليه السلام) فعبدال داود بن الحصين عن أب
بالعدلين (نفس المسألة المذكورة ف مقبولة عمر بن حنظلة ـ فاختلف عدلان ـ أي بين العدلين ـ عن قول أيهما ينزل 

صفحه 363 
مه ولا يلتفت إلأفقههما وأعلمهما بأحاديثنا وأورعهما، فينفذ ح هما ـ قال الإمام (عليه السلام): ينظر إلم أييقبل بح م ـ يعنح

الآخر.

عند التدقيق والتفحص ف سند الرواية ودلالتها، نصل إل ما وصلنا إليه ف الرواية السابقة بمعن أنّها لا دلالة لها بمسألة الفتوى،
بل ترتبط بمسألة قاض التحيم الموجود ف زمن حضور الإمام دون القضاء المتعارف.

وهناك فرق بين المفت ف زمن حضور الإمام وبين المفت ف عصرنا الراهن، لأنّ المفت ف زمن حضور الإمام(عليه السلام)
كان يفت حسب الروايات الموجودة بين يديه، والحال، أنّ المفت ف عصرنا الحاضر يستنبط الأحام الشرعية من القواعد اللية

ثم يطبقها عل مواضيعها، فيجب أن يرع فيها الأقوائية والأعلمية، وما نريده من موضوع الأعلمية هنا الأعلمية المطلقة حيث
الرواية يراد منه الأعلمية والافقهية الإضافية، يعن من بين المجتهدين كافة مجتهد أعلم لشؤونه الدينية، وما ورد ف يختار العام

حصر الأمر بين المفتيين فقط دون غيرهما، وف سند هذه الرواية ورد داود بن الحسين وهو ثقة، وقال البعض، إنّه واقف ثقة، فيرد
الإشال عل دلالة الرواية دون سندها.

بن أكيل ـ ثقة ـ عن أب ح 45، عن موس ،نفس المصدر ج27، باب 9 من أبواب صفات القاض ووردت رواية اُخرى ف
عبداله(عليه السلام): سئل عن رجل يون بينه وبين أخ له... قال الإمام(عليه السلام): «ينظر إل أعدلهما وأفقههما ف دين اله

فيمض حمه». نفس ما ورد ف الرواية السابقة، ولن هنا قال: «ينظر إل أعدلهما وأفقههما ف دين اله فيمض حمه»، من
حيث الدلالة، يرد عليها نفس الإشال الذي ورد عل الروايتين السابقتين.

إن قلت: إنّ المرجحات تررت ف هذه الروايات سوى كلمة «أصدقهما» فإنّهما لم ترد ف هاتين الروايتين خلافاً لرواية عمر بن
حنظلة، وكذلك جاءت ف الرواية، «أعدلهما» بدلا عن «أورعهما»، فما ه النتيجة الحاصلة من جميع هذه 

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


صفحه 364 
الروايات.

قلت: إنّ تعدد المرجحات واختلافها ف مضمون الروايات قد تشير إل أمر واحد، مثلا، ذكر ف مقبولة عمر بن حنظلة، الأفقهية
والأعدلية، فتون الأصدقية والأورعية عبارة اُخرى عن الأعدلية، كما ذكر ف رواية موس بن أكيل، «أعدلهما وأفقههما ف دين

اله»، فعليه فمن المسلم أنّ ما ورد ف رواية مرجحات أربع وف اُخرى ثلاث وف الثلاثة اثنان، تدل عل أنّه ليس لنا تعبير فيما
ورد من زيادة ف رواية اُخرى، بل إنّها تحمل عنوان العطف التفسيري ف بيان المطلوب.

وهناك رواية رابعة لإثبات الأعلمية، وه ما كتبه أمير المؤمنين(عليه السلام) ف عهده إل مالك الأشتر النخع، حيث قال: «اختر

للحم بين الناس أفضل رعيتك»(1)، قالوا: هذه العبارة تنبء عن العمومية المرادة من الحم سواء كان حماً قضائياً أو إفتائياً أو
دينياً. وبعبارة اُخرى: أنّ الحم له معنيان: حم كل، أعم من القضاء والفتوى، وحم جزئ خاص يراد به القضاء فقط دون

الإفتاء.

إشال:

هل ف هذه الرواية دلالة عل اعتبار الأعلمية أم لا؟ نقول: هنا ترد عدّة إشالات عل هذه الرواية وهذا الاستدلال:

أولا: هناك أمر مهم جدّاً يجب الالتفات إليه ف الفرق بين القضاء والفتوى، وهو أنّ باب الفتوى لا يحتاج إل التعيين من قبل
الحاكم، يعن أن يقول له إن اُعينك للإفتاء، خلافاً لباب القضاء فإنّ القاض، يحتاج إل التعيين من قبل الحاكم، ولذا قال الإمام

أمير المؤمنين(عليه السلام) لمالك الإشتر الذي كان حاكم مصر: اختر للحم بين الناس...، لأنّ الحاكم له مشاغل غيره تشغله عن
رفع الخصومات، ولذا يعين شخصاً بدلا عنه لرفع الخصومات.

1 ـ نهج البلاغة، الرسالة 53.

صفحه 365 
إن قلت: كان ذلك ف زمان الإمام الصادق(عليه السلام) حيث كان يأمر أصحابه بالجلوس ف المساجد وإفتاء الناس بقوله:

«اجلس ف المسجد وافتِ الناس»، أليس هذا نوع من التعيين؟

قلت: هذا اللام لا يحمل عنوان التعيين، مثلا، أنّ زرارة وعبدالرحمن وغيرهما كانوا متضلعين بهذه الامور ولهم الصلاحية الافية
ف درك الأحام الشرعية والأحاديث الواردة إليهم، ولذا كان الإمام يقول لهم: افتوا الناس، ولا يقصد من كلامه هذا، التعيين

والنصب للإفتاء، ولا يقول: هذا أعلم من الأخر، لذا نصبته عليم، لأننا نستدل ف مسألة التقليد والفتوى بالآية الشريفة: (لولا نفر
الدين له الفتوى، فلا يحتاج إل ه فّأن المتفق الدين والينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم) . يعن من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا ف

التعيين، نعم ف زمن الغيبة حسب الرواية الواردة عن الإمام العسري(عليه السلام) حيث قال: «أما من الفقهاء من كان صائناً
لنفسه حافظاً لدينه... إل آخر الرواية»، يراد بها تعليم الناس الفقه، وليس الإمام ف مقام النصب والتعيين، فعليه أنّ تعيين مالك

الاشتر لا دخل له ف مسألة الفتوى، بل هو ف مسألة القضاء.

الثان: والفرق الآخر بين باب القضاء والافتاء، أنّه ف القضاء لو رفض الأعلم القضاء فللحاكم أن يعين غير الأعلم بدلا عنه، خلاف
لباب الإفتاء ،لا يمن تقليد غير الأعلم مع وجود الأعلم، لأنّه مع حجية قول الأعلم، لا حجية لقول غير الأعلم.



الثالث: أنّ الأمر الصادر من قبل أمير المؤمنين(عليه السلام) لمالك الأشتر ف باب التصدي للقضاء يحمل عنواناً إرشادياً، كأنّه
يريد أن يقول: الأفضل أنّ تعين ف القضاء من هو أعلم أو أفقه.

الرابع: إنّ الذين استدلوا بلام أمير المؤمنين لم يلتفتو إل ذيل عبارة أمير المؤمنين(عليه السلام) حيث قال: «اختر للحم بين
الناس أفضل رعيتك ف نفسك. ثم قال: 

صفحه 366 
من لا تضيق به الامور ولا تمحه الخصوم ولا يتمادى ف الذلة»، فبين ما نريده نحن من الأفضل والأعلم ف باب الإفتاء وبين ما

ورد ف كلام أميرالمؤمنين(عليه السلام)قياس مع الفارق.

الرواية الخامسة، جاء ف هذه الرواية ذم الذين يتصدون للقضاء وف المصر من هو أفضل منهم، والرواية كما وردت ف بحار
الأنوار نقلا عن الخصال عن النب الأكرم (صل اله عليه وآله) أنّه قال: «من تعلّم علماً ليماري به السفهاء أو ليباه به العلماء أو
يصرف به الناس إل نفسه، يقول أنا رئيسم، فليتبوء مقعده من النار»، ثم يقول: «إن الرئاسة لا تصلح إلا لأهلها، فمن دع الناس

إل نفسه وفيهم من هو أعلم منه، لم ينظر اله إليه يوم القيامة»(1).

نفسه»، ولا شك ف الناس إل قال: «من دع (ه عليه وآلهال صل) الأكرم ال الرئاسة، لأنّ النبل من أشإن قلت: إنّ الإفتاء ش
أنّ المصدّرين للرسالة العملية يدعون الناس إل أنفسهم، فلذلك تشملهم الفقرة المذكورة، والحال، أنّ فيهم من هو أعلم منهم، إذن

لم ينظر اله تعال إليهم يوم القيامة، فتطبيق هذا المعن عل مسألة الإفتاء أمر ميسور لا حرج فيه.

قلت: نعم، هذا استدلال جيد، ولن نحن ذكرنا أنّ التعبير الذي جاء به السيد الخوئ ف شرط الذكورية بأنّ المرجعية رئاسة لعامة
المسلمين، قلنا: إنّ كلمة الرئاسة غير مناسبة، لأنّ المرجع يبذل طيلة عمره طاقة كبيرة لتحصيل القواعد ثم يتبها ف رسالته
العملية ثم يقدمها إل الناس، بل هنا المرجعية بمعن الخلافة الت لا تصلح إلا لأهلها، فالمراد من الرئاسة هو الخلافة والإمامة.

وهناك رواية مرسلة جاءت ف بحار الأنوار، عن الإمام الجواد(عليه السلام) أنّ الإمام خاطب عمه قائلا: «إنّه عظيم عند اله أن
 تفت متقف قد بين يديه فيقول لك، ل

1 ـ بحار الانوار، ج 2، ص 110.

صفحه 367 

عبادي بما لم تعلم وف الامة من هو أعلم منك؟»(1). يقول السيد الخوئ (قدس سره) ، إنّ دلالة هذه الرواية جيدة جدّاً، لأنها تقول:
«لم تفت؟ ـ جاء فيها التعبير بالفتوى ـ وف الامة من هو أعلم منك»، ولن من المؤسف أنّ الرواية مرسلة.

أقول: علاوة عل سندها بالارسال، فدلالتها أيضاً مخدوشة، تأملوا جيداً، أنّ اللام الذي جاء ف الرواية لم ين بين الأعلم وغير
ف ذم هذا المعن ؟ ـ إلالناس الجهلا يرجع كلام الإمام الجواد(عليه السلام) ـ ياعم لماذا تفت الأعلم، بل بين العالم والجاهل، يعن

الرواية، وفلم تنظر هذه الرواية إل الفرق بين الأعلم وغير الأعلم، إذن لا دلالة ف هذه الرواية عل مسألة الأعلمية.


