
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 21 شوال 1432

الدرس المائة:بحث الأعلمية
الجلسة 100 

الدرس المائة
أدلة القائلين بجواز تقليد غير الأعلم مع وجود الأعلم

الدليل الأول: الروايات

شجواز تقليد غير الأعلم مع وجود الأعلم، ولا فرق بينهما، منها: نقل المرحوم ال هناك عدّة رواية استدلت بها هذه الطائفة عل
ف مقدمة كتابه الشريف ـ حيث ذكرناه ف بحث أدلة مشروعية التقليد ـ قال: «فصمدوا ف دينما عل كل مسن ف حبنا وكل

كثير القدم ف أمرنا، فإنّهما كفوا كما إن شاء اله».

اللغوي، المسن ف هم لا المعنحب أمرنا، ويراد به الشدّة ف نا، 2 ـ كثير القدم فحب هذا الحديث عنوانان: 1 ـ مسن ف ورد ف
العمر، نعم، إنّ الفقيه الذي يصرف جل عمره وطراوة شباب حياته ف سبيل تحصيل علوم أهل البيت (عليهم السلام) أشدّ حباً

للأئمة (عليهم السلام) من سائر الناس(2)، مضافاً إل مراقبته لنفسه ودقته ف أمر 

1 ـ بحار الانوار، ج 50، ص 100 .
2 ـ يمن تعميم هذا العنوان عل جميع الفقهاء، والعس موجود، نعم، يمن أن يقال غالباً كذلك.

صفحه 368 
الفتوى، فعليه أنّ انقضاء العمر ف الفقاهة والعلم والاصرار عل طلب العلم دليل عل شدّة حبه لأئمته وأوليائه، إذن يون مصداق
ل يدل علالجملة، وال تين فلمة «كل» مرأمرنا» هو الفقيه بلا شك، لأنّه جاء ب حبنا وكل كثير القدم ف الجملة: «كل مسن ف

مقدمة كتابه الذي جاء ف جا بها ف شما، فهذه الرواية سنداً لا بأس فيها، لأن الدين كل فقيه مصمداً ف ،الاستغراق، بمعن
باب تمييز الضعيف من القوي والصحيح من السقيم، والمجمل من غيره وأمثال ذلك، والنتيجة، أنّ الش يحم عل وثاقة الرواة

وبذلك يحصل الاطمئنان لدينا عل وثاقة الصدور، فعليه، يمن العمل بقول الفقيه الأعلم وغير الأعلم.

،أمرنا» نفس الراوي لا المفت حبنا وكثير القدم ف دلالة هذه الرواية، إذا قال القائل: إنّ المراد من «مسن ف ن عمدة البحث فل
يعن الذي ينقل الرواية عنّا، ولم ين مصطلح المفت ف زمن الأئمة (عليهم السلام) يطلق عل ما نحن نطلقه اليوم عل الذي

يستنبط الأحام، بل كان يطلق عل الراوي الذي يروي الأحاديث، فإذا جاءه أحد يسأله عن مسألة ينقل له الحديث الذي سمعه من
الحديث: «مسن ف ف ال المطروح هو أنّ المراد من المفتالمعصوم(عليه السلام)بصورة كاملة دون زيادة كلمة واحدة، فالإش
حبنا وكثير القدم ف أمرنا» هو الراوي، ولن أي راو يجب البحث عنه؟ هل الراوي الذي ينطبق عليه هذان العنوانان أم غيرهما؟

الظاهر أنّ هذا الإشال تام، لاننا لا نتمن من الاستفادة من هذه الرواية بصورة قاطعة أنّ ا لمراد من «مسن ف حبنا وكثير القدم
.أمرنا» هو الفقيه، هذا أولا ف

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


وثانباً: لو سلّمنا أن لهذه الرواية ظهور ف الفقيه، لأنّ عنوان الراوي ف تلك الأزمنة كان يطلق عل الفقيه، أمثال زرارة ومحمد بن
مسلم و بريد بن معاوية وغيرهم، فانوا جميعاً رواة وفقهاء، بل لم يفك بين هذين العنوانين ف عصر الأئمة الاطهار (عليهم

السلام) وإن كانت دائرة الفقاهة ف تلك الأيام محدودة قياساً بدائرة الفقاهة ف أيامنا، ولن من أين لنا أن نقول لا فرق بين الفقيه
اليوم وبين الفقيه ف تلك الأيام، والحال، نحن نبحث ف مسألة الأعلمية بين نفرين، أحدهما أعلم 

صفحه 369 
والآخر غير أعلم وأحدهما أفقه والآخر غير أفقه مع اختلاف فتواهما.

هذه المسألة تحتاج إل تأمل أكثر، لأنّ الإمام(عليه السلام) لا يأت ويقول بشل استغراق، يجب الاعتماد عل الجميع، فهل أنّ أدلة
الحجية تشملهما أم لا؟ حيث كان السيد الخوئ يقول: لا يمن. ونحن قلنا: يمن. والآن نحن ف صدد بيان إذا اجتمع عشرة من
،ل اشتغراقكل منهم». بش ن أن يقول الإمام (عليه السلام): «فصمدوا علالفتوى، هل يم زمان واحد واختلفوا ف الفقهاء ف
واذا فرضنا أنّه قال: فيف يون الحال مع اختلافهم ف النظر والفتوى؟ هل يمن الاعتماد عليهم ونقول إنّ المراد من كلام الإمام
الاعتماد عل زرارة ومحمد بن مسلم وبريد بن معاوية وغيرهم؟ ثم نستفيد من هذه العبارة الاستغراق حت ف مورد الفقيه والأفقه

مع اختلافهما ف الفتوى، فنحن نستطيع استفادة الاستغراق من هذه الرواية ف هذا المورد.

وهناك رواية اُخرى وردت ف الوسائل عن الش، قال: روى الش(1)بسنده عن جميل بن دراج قال: سمعت أبا عبداله(عليه
السلام) يقول: «بشّر المخبتين بالجنّة: بريد بن معاوية العجل، وأبو بصير ابن البختري المرادي، ومحمد بن مسلم، وزرارة، أربعة

نجباء اُمناء اله عل حلاله وحرامه، لولا هؤلاء انقطعت آثار النبوة واندرست»(2).

وف حديث آخر عن سليما نن خالد قال: سمعت أبا عبداله(عليه السلام) يقول: «ما أجد أحداً أحي ذكرنا وأحاديث أب إلا زرارة،
وأبوبصير ليث المرادي، ومحمد بن مسلم، وبريد بن معاوية العجل، لولا هؤلاء ما كان أحد يستنبط هذا، هؤلاء حفّاظ الدين واُمناء

أب (عليه السلام)عل حلال اله وحرامه، وهم السابقون إلينا ف الدنيا، والسابقون إلينا ف الآخرة»(3).

1 ـ رجال الش، ص113 و .90
2 ـ وسائل الشيعة، ج 18، الباب 11، من أبواب صفات القاض، ح .14

3 ـ المصدر السابق، ج 21.

صفحه 370 
اللغة بمعن أنّ هؤلاء الأربعة مخبتون، والمخبتون ف جملة: «بشّر المخبتين»، يعن :ولالا هنا لدينا روايتان، وردت ف

) (1)، هنا ف القرآن يراد من الاخبات ينخْبِترِ الْمّشبوا وملسا دٌ فَلَهاحو لَها ملَهالآية: (فَا القرآن أيضاً ف المتواضعون، كا ورد ف
معن التواضع أيضاً، وتظهر آثاره ف (الَّذِين اذَا ذُكر اله وجِلَت قُلُوبهم واذَا تُليت علَيهِم آياتُه زَادتْهم ايماناً وعلَ ربِهِم يتَوكلُونَ *

الَّذِين يقيمونَ الصلاةَ ومما رزَقْنَاهم ينفقُونَ) (2)، يعن أنّهم استسلموا له تسليماً محضاً، وينطبق عل هؤلاء الذين ذكرهم الإمام
(عليه السلام) ف الحديث انطباقاً تاماً لأنّهم كانوا مقيدين بالأحام والشريعة تقييداً كاملا لا ينحرفون عنها قيد أنملة، وبذلك كانوا

مصداقاً للمخبتين، وعل هذا بشّرهم الإمام بالجنّة، وكذلك وصفهم الإمام بنجباء واُمناء اله عل حلاله وحرامه، ثم قال: ولولا هؤلاء
انقطعت آثار النبوة واندرست.

عند دراسة الحديث والاستدلال به بشل دقيق ومتفحص يظهر لنا أنّ بين زرارة وبين أب بصير بون شاسع ف العلم والفقاهة
عل ء فإنّما يدلش هذا عل الحلال والحرام، وإن دل والأفضلية، وكذلك بين زرارة وبريد، فمع ذلك جعل الإمام الجميع اُمناء عل



عدم وجود فرق بين الأعلم وغيره، فيجوز تقليد غير الأعلم مع وجود الأعلم.

هل أنّ هذا المدع وهذا الاستدلال لحصول المطلوب، كاف؟ وهل أنّ الإمام ف مقام بيان الأرجحية بين هؤلاء العظماء؟ والآثار
المترتبة عل وجود هؤلاء الأربعة تدل عل الأخذ بقول الأعلم عند الاختلاف بينهم أو تدل عل عدم اندراس آثار النبوة؟ نفهم من

مجموع كلام الإمام(عليه السلام) أنّ الإمام لم ين ف مقام بيان هذه المسألة أصلا، ولا يمن الاستدلال بهذه الرواية عل المطلوب
أبداً.

1 ـ سورة الحج، الآية .34
2 ـ سورة الانفال، الآية 2 و 3.

صفحه 371 


