
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 22 شوال 1432

الدرس المائة وواحد:بحث الأعلمية
الجلسة 101 

الدرس المائة وواحد

الدليل الثان: الأدلة اللفظية

عندما ننظر إل الأدلة اللفظية الواردة ف هذا المضمار نجد أنّها لا تفرق بين الأعلم وغير الأعلم من منها:

1 ـ آية النفر، حيث يقول تعال: (فَلَولا نَفَر من كل فرقَة منْهم طَائفَةٌ ليتَفَقَّهوا ف الدِّين ولينذِروا قَومهم اذَا رجعوا الَيهِم...) (1)، لما
نلاحظ دلالة هذه الآية فيها نفر وانذار نجد حجيتها مطلقة تشمل الأعلم وغير الأعلم.

2 ـ آية السؤال، حيث يقول تعال: (...فَاسالُوا اهل الذِّكرِ انْ كنْتُم لا تَعلَمونَ) (2)، وكذلك نلاحظ ف هذه الآية أنّ حجية فتاوى
وأجوبة المسؤول، مطلقة، أعم من الأعلم وغير الأعلم.

حلالنا وحرامنا نجدها مطلقة سواء كان العارف بالحلال والحرام أعلم أو لا. فإنّ جميع العناوين الواردة ف 3 ـ الأدلة الواردة ف
الروايات مثل العارف والفقيه والعالم تتضمن الاطلاق ف نفسها.

ة الاطهار (عليهم السلام) كانوا يرجعون الناس إلهذه الأدلة أنّ الأئم النتيجة: أنّ تقليد غير الأعلم جائز. بل نرى هنا مضافاً إل
أصحابهم، أمثال يونس بن عبدالرحمن وزكريا بن آدم وغيرهما. ويمن ملاحظة أمرين ف الارجاع:

الأول: إنّ هؤلاء الأصحاب يختلفون فيما بينهم من حيث العلم والفضيلة، يعن أنّ محمد بن مسلم وزكريا بن آدم يختلفان من
حيث العلم والفضيلة، ومع وجود هذه الاختلافات، كان الإمام (عليه السلام) يقول: بأيهما أخدتم كان الأخذ صحيحاً.

الثان: إنّ التوافق بين الأصحاب ف الفتوى والرأي كان نادراً جدّاً، ولم يقيدوها بالتوافق بينهم ف الشرائط المذكورة ف الرجوع
إل التقليد، فل هذه 

1 ـ سورة التوبة،الآية .122
2 ـ سورة النحل، الآية 43.

صفحه 372 
.المفت الرجوع إل عدم اعتبار الأعلمية ف مور أدلة قاطعة علالا

وبعبارة اُخرى: يمن بحث الموضوع ف صورتين:

الأول: أنّ الأدلة اللفظية للتقليد مطلقة، ويستفاد من اطلاقها، جواز الأخذ بقول غير الأعلم مع وجود الأعلم، سواء كان بينهما
اختلاف ف الفتوى أو لم ين.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


الثانية: هناك نص يوافق ما أوردناه حيث أنّ الأئمة (عليهم السلام) كانوا يرجعون الناس إل الأصحاب، وهذا نص وليس اطلاق
ف اعتبار عدم الأعلمية. لأنّ الخلاف كان ف بعديه ف العلم والفضيلة وف الفتوى أيضاً، ولم ين الخلاف نادراً بينهم بل بالعس
كان الوفاق نادراً بينهم، فان الناس يأتون الأئمة (عليهم السلام) ويسألونهم أنّه قد يصل إلينا منم خبران متعارضان فماذا نعمل؟

.المدع اً بالاطلاق أو النص علوهذا عمدة أدلة القائلين بعد لزوم تقليد الأعلم تمس

يجب علينا أن ندرس مسألة الاطلاق لنرى هل أنّ النص يؤمن لنا المدّع أم لا.

قال السيد الخوئ (قدس سره) ف كتاب التنقيح(1): نحن نقبل بأصل غلبة الخلاف، يعن كثرة الخلاف بين الأصحاب ف الفتوى،
.هذا أولا

وثانياً: إنّ الخلاف واقع ف مسألة العلم والفضيلة.

ولن المدع فيما إذا كان المقلّد عارفاً بالخلاف، بمعن علمه بأنّ هناك اختلاف بين فتوى المفضول والأفضل، فهل نقول هنا
أيضاً: إنّ الأئمة (عليهم السلام) كانوا يقولون ارجعوا إل المفضول أم لا؟

وأما ما نريد أن نقوله فهو: هل أنّ العلم بتقليد الأعلم لازم أم لا؟ يعن العلم بوجود الفرق بين مسألة الأعلم وغير الأعلم ف الفتوى،
 ن هناك فرق بين فتوى الأعلم وغير الأعلم، فلا معنإذا لم ي نعم، هذا هو المراد من البحث، وإلا

1 ـ التنقيح، ج 1، ص 109.

صفحه 373 
للبحث ف هذه المسألة.

هذا نطرح السؤال هل يجب أن يون هذا العلم علماً تفصيلياً، أي أنّ نعلم بوجود الخلاف ف الفتوى ف باب صلاة الجمعة بين
الأعلم وغير الأعلم، أم يفينا العلم الإجمال؟ لم أجد ف كلمات الفقهاء كلاماً يتعرض إل هذا الموضوع، ولم يذكروا فرقاً بين

العلمين، التفصيل والإجمال ف هذا البحث، أما الذين قالوا بلزوم تقليد الأعلم فلم يفرقوا بين العلمين، فيون هذا جواباً لما قاله
السيد الخوئ (قدس سره) ف وجود العلم بالخلاف، فتون النتيجة كفاية العلم الإجمال ف صورة تحقق الخلاف، ولا يخرج النص

بذلك عن مورد الادعاء، بل يمن إثبات النص بالنص ف هذا المورد، وما صرح به الائمة الأطهار (عليهم السلام) مع
وجودالخلاف، يمن الرجوع إل غير الأعلم مع وجود الأعلم.

كيف نجيب عن مسألة النص ف مورد الادعاء؟

هنا يجب أولا أن نبحث ف مسألة الاطلاق الذي يعتبر عمدة أدلة القائلين بجواز تقليد غير الأعلم ثم نتطرق إل مسألة النص.

إشال المرحوم الآخوند:

طرح المرحوم الآخوند (قدس سره) ف كتابه الشريف «الفاية» إشالين هنا:

الأول: طرح إشالا مبنائياً وقال: لا نقبل أنّ هذه الأدلة تدل عل مشروعية التقليد.

الثان: لو سلّمنا بدلالتها عل مشروعية التقليد، وأنّ صحة التمسك بالاطلاق يون ف محل يون المتلّم ف مقام البيان، والحال،
أنّ الأئمة (عليهم السلام) أرادوا بيان أصل مشروعية التقليد، وأما آية النفر والسؤال والروايات الواردة من قبيل عرف بحلالنا



وحرامنا، وكلمة العالم والفقيه وغيرها ناظرة إل بيان أصل مشروعية التقليد دون النظر إل مسألة الأفصلية والأعلمية.

صفحه 374 

وذكر الوالد المعظم ف كتابه الشريف «تفصيل الشريعة»(1) ف بحث الاجتهاد والتقليد، نفس هذه المسألة مؤيداً صاحب الفاية
وقال: إنّه ف مقام بيان أصل مشروعية التقليد. ثم ذكر مثلا وقال: إنّ هدفنا من إلزام المريض بمراجعة الطبيب هو حصول العلاج

دون الأخذ بنظر الاعتبار أنّ يون الطبيب حاذقاً عالماً أو غير حاذق وأعلم ف الطب، فالمتفحص لا يرى دلالة اُخرى ف بياننا،
وما أوردناه ف الرواية المذكورة عن الإمام الحسن العسري(عليه السلام) حيث يقول: «من كان من الفقهاء صائناً لنفسه حافظاً
لدينه مخالفاً لهواه مطيعاً لأمر مولاه فللعوام أن يقلدوه»، فهذه الرواية أيضاً ف مقام بيان شرائط التقليد، فإذا فقد الفقيه أحد هذه

الشرائط فلا يجوز تقليده، ولذا لا نرى فيها إشارة إل كون الفقيه أعلم أو غير أعلم، فهذا إشال مهم عل دليل الاطلاق المطروح ولا
يمن تجاوزه، ولذا لا نحرز من بيان المول، هذا المعن المذكور ف أدلة الاطلاق.

هنا نتة يجب الانتباه لها، قرأنا ف الاصول، إذا تلّم شخص فشنا ف كلامه، مثلا، ف الآية «أحل اله البيع» شنا هل يجب
أن تقرأ الصيغة بالعربية أم بالفارسية؟ قلنا: هنا عندنا أصل هو «اصالة كونه ف مقام البيان»، هل أنّه ف ف مقام البيان أم لا؟

الأصل أنّه ف مقام البيان، وكذلك إذا شنا كون البائع بالغاً أو غير بالغ؟ فالأصل أنّه ف مقام البيان، فمن هذه الجهة، الاطلاق
ثابت، فعندما نراجع الأدلة اللفظية نقول: إنّ الفقيه الذي تتوفر فيه جميع الشرائط يجب تقليده، بالأخص ما نراه ف رواية الاحتجاج،

حيث تذكر شرائط التقليد، فنستفيد من ذلك كون الإمام ف مقام بيان مشروعية التقليد، فتون النتيجة طبقاً للاطلاق والأدلة
اللفظية أنّه لا فرق ف التقليد بين الأعلم وغير الأعلم، لأنّ أصل مشروعية التقليد عند المتشرعة كان أمراً مسلّماً، فعندما سئل الإمام

من اُعامله وأخذ الأحام منهم ـ فأصل الأخذ والمشروعية مسلّم عندهم ـ يون ف اللام 

1 ـ تفصيل الشريعة، ص119.

صفحه 375 
زمن الإمام كان بينهم اختلاف ف مصداق، فالإمام يعين له شخصاً له العلم والأفضلية يرجع إليه، فالعلماء والفقهاء الموجودون ف

الفتوى والرؤى قطعاً، وكذلك الحال ف أيامنا عندما يموت أحد المراجع، فالناس يقولون من نقلّد، فالأصل عندهم واضح ولنهم
يبحثون عن المصداق والشخص المعين، ونفهم هذا المعن أيضاً من حيث الوارد عن الإمام الهادي(عليه السلام) حيث قال: «إذا
أشل عليك شء من أمر دينك.. فسئل عنه عبدالعظيم الحسن واقرأه من السلام»، فإذا كانت الأعلمية لازمة للتقليد، وكان هناك

ف بلد آخر من هو أعلم من عبدالعظيم الحسن، كان من الواجب الرجوع إليه(1).

فعليه نقول أولا: من هذه الجهة له منافاة مع اصالة كونه ف مقام البيان.

وثانياً: قولم إنّ هذه الروايات ف مقام بيان أصل مشروعية التقليد، وأصل مشروعيته مسلّم للملّفين، واللام واقع ف دائرة
المصاديق والتطبيقات، والإمام(عليه السلام) أيضاً لم ين هنا ف مقام بيان الأعلمية والمصاديق، ولذا يمن أن يقال: إنّ هذا

.التقليد دليل جيد، لأنّه لم يعتبر فيه الأعلمية أصلا الأدلة اللفظية ف الاطلاق ف

وهنا أيضاً كان لبعض الأكابر مثل السيد الخوئ (قدس سره) مبن، وهو أنّ أدلة الحجية لا تشمل الامارتين المتعارضتين، فعليه لا
يمن إثبات الأدلة اللفظية عن طريق هذا المدع، وهنا بحث اصول مفصل، مثلا، إذا كان عندنا دليلان، أحدهما يقول بوجوب
إتمام الصلاة ف المدينة، والآخر يقول بالقصر، فينظر الأصول إل ما تقتضيه قواعد الاصول فيقول: نحفظ أصل الدليل ونرفع

ن السيد الخوئون النتيجة، التخيير بين التمام والقصر، ولنحفظ أصل الوجوب ونرفع كل دليل له تعيين، فت الاطلاق عنه، يعن



(قدس سره) يقول ف كتابه التنقيح: لا يمن ذلك، لأنّ عند تعارض 

1 ـ هذه الملازمة غير مرضية، لأنّ الشخص السائل كان من أهل بلد يقطن فيه عبدالعظيم الحسن وكان هو أعلم الموجودين فيه، ولذا أرجعهم الإمام إليه.

صفحه 376 
الدليلين مع تعينهما يتساقطان، دليله عل هذا اللام هو، أنّ أدلة الحجية تشمل الأعلم وغير الأعلم معاً، فمع ظهورهما واطلاقهما

ف التعيين وتعارضهما، ومع عدم رجحان أحدهما عل الآخر، يتساقطان.

ولن نحن قلنا: إنّ أدلة الحجية تشمل المتعارضين، وكما ورد ذلك ف كلام المرحوم المحقق الاصفهان حيث صرح قائلا: «لابدّ
من القول بشمولها لصورة الاختلاف وإلا لم تن دليلا عل حجية شء ف المتعارضين أصلا»، كما أنّ الأصحاب كانوا يأتون
الأئمة (عليهم السلام) ويقوون: لو جاءنا منم خبران متعارضان ـ دليله أنّ أدلة الحجية تشمل المتعارضين أيضاً ـ وإلا لم ين

هناك مورد للسؤال، فعليه لا يمن قبول دليل السيد الخوئ ف عدم شمول أدلة الحجية للمتعارضين، وبهذا يمن إحام الاطلاق
ف الأدلة اللفظية أنّه لا فرق بين الأعلم وغير الأعلم ف التقليد.

ولن ـ قلنا: إن من بين أدلة تقليد الأعلم الخمس المذكورة ـ اختار الثيرون دليل سيرة العقلاء وما ورد ف بعض الروايات من
كلمات، الأفقه، الأورع، الأصدق، إل آخره، فعليه نقيد تلك الأدلة اللفظية والاطلاق بهذه السيرة العقلائية، وهذا ما اختاره الوالد

المعظم والسيد الخوئ وغيرهما.


