
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 24 شوال 1432

الدرس المائة وثلاث:بحث الأعلمية
الجلسة 103 

الدرس المائة وثلاث
ولن هنا أمر ملفت للنظر يجب التوجه إليه، أنّ سيرة المتشرعة قائمة عل الرجوع إل المجتهد دون الفحص عن أعلميته أو

عدمها، وبهذا كانت هذه السيرة سارية ف عصر المعصومين (عليهم السلام) ، وقلنا ف أدلة تقليد الأعلم: إنّ أدلة تقليد الأعلم ترى
كفاية سيرة العقلاء وتماميتها، وهنا يطرح هذا الإشال نفسه أنّ سيرة المتشرعة رادعة عن السيرة العقلائية، وتفرغها عن دلالتها،

مضافاً إل أصل وجود هذه السيرة الت كانت مشتهرة العمل بها بين الناس، حيث كانوا يأخذون 

صفحه 378 
مسائلهم الشرعية من علماء المنطقة، وبالإضافة إل إطلاقات الأدلة اللفظية ف التقليد.

النتيجة: أوردنا خمسة أدلة عل وجوب تقليد الأعلم، وكانت جميعها مخدوشة، وكذلك أرودنا خمسة أدلة عل عدم وجوب تقليد
الأعلم، ويمن الرجوع إل غير الأعلم مع وجود الأعلم، وكان بعضها مخدوشاً والبعض الآخر مثل دليل سيرة المتشرعة، تامة،

وأهم منها دليل الاطلاقات ف الأدلة اللفظية. وف نظرنا أنّ هذه الاطلاقات قوية وقابلة للاستدلال، وبها يحصل عند الملّف
الاطمئنان أنّه ليس هناك تقييد ووجوب وتعيين للأعلم.

هل كانت فتوى وجوب تقليد غير الأعلم مشهورة بين القدماء أيضاً أم لا؟ هنا ترجع المسألة إل ما ذكرناه ف أدلة تقليد الميت،
وإن جاءت ف روايات تقليد الأعلم اصطلاحات مثل (أفقههما، أعلمهما، أورعهما، أصدقهما) ولن هذا البحث لم ين مطروحاً

عند القدماء بهذه الصورة وليس هناك شهرة فتوائية ف ذلك أيضاً.

ولا بأس بالإشارة إل هذا البحث بشء من الايجاز: إذا كان لدينا إجماع أو شهرة مسلّمة عل لزوم تقليد الأعلم، وكان هذا
الإجماع، والشهرة قدمائية، فمع عدم قدرة الأدلة لبيان الاستدلال المطلوب عل المسألة، نتمسك بالاحتياط، لأنّ مشاهير الفقهاء

ذهبوا إل تقليد الأعلم، وما نقلناه من أدلة القائلين بلزوم تقليد الأعلم وما ذكرناه عن السيد المرتض، أنّ المسألة كانت من البداية
خلافية ولم ين أكثر الفقهاء أو المشهور منهم قائلين بلزوم تقليد الأعلم، وهذا ما صرح به السيد نفسه بوجود الخلاف.

فعليه لما فقدنا الأدلة اللفظية والأدلة الاخرى ف دائرة الاستدلال بلزوم تقليد الأعلم أو غيره، تبق هنا الأدلة الاجتهادية والفقاهتية،
وه ثلاثة أدلة، البراءة، الاحتياط، الإستصحاب.

صفحه 379 
فإذا قلنا أولا: إنّ هناك علماً إجمالياً لطائفة من الأحام الشرعية، ثم دوران الأمر بين التعيين والتخيير، فمعن ذلك أنّ كلا

المجتهدين قولهما معذِّر، فذهب بعضهم إل التعيين ف الأعلم ولذا تمسوا بالاحتياط، والدافع إل هذا الاحتياط هو العقل الذي

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


يهدي الإنسان إل هذا المعن عند تردده بين الأمرين، فيحم العقل التعيين من باب الاحتياط، وهذا ما دفع الإمام الراحل إل أنّ
يون احتياطياً ف المسألة لما لم يجد دليلا قوياً ف أدلة الطرفين من المثبتين والنافين.

والملفت للنظر هنا هو الإشال الوارد عل كلام الإمام الراحل (قدس سره) ، حيث أشار إليه الوالد المعظم قائلا ف مقام الإشال:
إن الإمام الراحل (قدس سره) تمسك بالاحتياط الوجوب ف تقليد الأعلم، هذا من جهة، ومن جهة اُخرى قال: لو قلَّد مجتهداً ثم بعد
برهة ظهر مجتهد آخر أعلم من الأول، فإذا جعلنا مستند تقليد الأعلم، الأدلة الاجتهادية الت تقول يجب الرجوع إل الأعلم المتأخر،

والحال، أنّ مستند العقل يقول إنّ للمقلّد ف تقليده الأول حجية شرعية، وعند وجود هذه الحجية لا معن للدوران بين التعيين
والتخيير، ونحن نعلم أنّ التعيين والتخيير محله ف ابتداء التقليد، هل المقلّد يرجع إل الأعلم أم يجوز له الرجوع إل غير الأعلم،
حقّه فلا تصل النوبة إل ر بينهما، يختار من يشاء، خلافاً لظهور مجتهد آخر أعلم من الأول، لأنّ الحجية ثابتة فعندئذ فهو مخي

الدوران بين التعيين والتخيير، وكذا الحال إذا تساويا، فيحم العقل بالتخيير، خلافاً لما طرحه السيد الخوئ (قدس سره) ، حيث
قال: يجب أن يأخذ بأحوط القولين.

نعم، القائلون بتقليد الأعلم تمساً بالأدلة الاجتهادية يقولون يجب عليه العدول إل المجتهد الثان، وأما النافون الذين تمسوا
بالعقل لا مجال لهم هنا للأخذ بدليل العقل ويقولون بدوران الأمر بين التعيين والتخيير، إذن، مع طرح هذين الفرضين تظهر الثمرة

العملية لهما.

والآمر الآخر الذي يمن التوجه إليه هنا حيث جاء ف كلام الإمام 

صفحه 380 
الراحل (قدس سره) والسيد قيد الإمان حيث قالا: يجب تقليد الأعلم مع الإمان، سيأت البحث عنه إن شاء اله.

عل أية حال ورد التعبيران هنا:

1 ـ يجب تقليد الأعلم، عل الأحوط.

2 ـ إذا كان الثان أعلم، يجب العدول، ونحن نعلم لا وفاق بين هذين التعبيرين.

كانت عمدة البحث ف هذه المسألة ه: هل أنّ تقليد الأعلم ضرورة أم لا؟ يعن إذا كان أحدهما أعلم والآخر عالم، أو أحدهما
أفضل والآخر فاضل، مع علمنا بالخلاف بينهما ف الفتوى.

وهناك فرضية اُخرى وه: إذا كان أحدهما أعلم والآخر عالم مع الوفاق ف الفتوى بينهما من جميع الجهات، هل ـ مع توفر هذه
الشروط ـ يجوز تقليد غير الأعلم مع وجود الأعلم، أم لا؟

قال المرحوم السيد (قدس سره) ف (المسألة 18): الأحوط عدم تقليد المفضول حت ف المسألة الت توافق فتواه، فتوى الأفضل.

عمل المرحوم السيد (قدس سره) هنا بالاحتياط، والحال، نحن نقول بمصداقية كل من الفتويين ونأخذ بطبيعة الحجية عل نحو
اللية المنطبقة عليهما، ونسري المسألة عل مسألة تساوي المجتهدين اللذين يقولان بوجوب صلاة الجمعة مثلا فللمقلد أن يعمل

برأي هذا أو ذاك، فتأت أدلة حجية الفتوى فتجعل طبيعة الفتوى حجة عل المقلّد، فيصل المقلد صلاة الجمعة دون أن يأخذ بنظر
الاعتبار الاستناد إل أحد المجتهدين، فلا بأس بهذا اللام لأنّه ليس هناك لزوم ف تعيين مجتهد خاص، فيعمل بالذي يراه صالحاً،
الإفتاء بالوجوب استناداً إل فتا ء، فإذا أراد المجتهد الافتاء لا يقول: إنوجوب ش كما إذا وصلت إلينا روايتان لهما دلالة عل

هذه الرواية أو تلك، لأنّهما صدرتا عن خبرين عادلين موثوقين، لهما 



صفحه 381 
قدر جامع، فيفت بوجوب صلاة الجمعة، إذن ليس هناك دليل ف المتساويين بحيث يجب العمل بقول هذا أو ذاك بل هناك حجية

الفتوى، فيعمل بها، وليس من باب العام الاستقرائ ولا العام المجموع ولا العام البدل، بل إنّ كلّ الفتوى حجة عل المقلّد،
وكذا الأمر ف الأفضل والمفضول المتساويين ف كلّ الفتوى، فيمن للمقلّد أن يأخذ بهذا اللّ دون أن يستند إل أحدهما، لأنّ
فرضيتنا غير مختلفين ف كلا القولين، لأنّ المجتهدين ف الفتوى، الحجة المعتبرة عل ّالفتوى حجة عليه، عندئذ ينطبق كل ّكل

الفتوى. جاء هذا البيان عن السيد الخوئ (قدس سره) ف كتابه «التنقيح» ونسبه إل السيد ف العروة.

والإشال يمن ف قولنا: إنّ ستنادنا مع ذلك ليس مستند إل المفضول، حيث قال المرحوم السيد (قدس سره) : الأحوط عدم
تقييد المفضول حت ف المسألة الت توافق فتواه، فتوى الأفضل، فنريد البحث ف هل يمن الاستناد إل قول المفضول أم لا؟

فنقول: إن المفضول والأفضل مشتركان ف الفتوى، فيأخذ المقلّد، الفتوى دون أن يسندها إل أحد منهما، فقول المفضول ف هذه
المسألة شبيه بمسألة جواز البقاء عل فتوى المفضول الذي ذهب إليه الفقهاء، فهل هنا أيضاً يجب عل المقلّد أن يسند جواز بقائه
عل أحدهما أم أنّ المقلّد يعمل بالفتوى الت ه عليه حجة، ويأخذ بالل دون أن يحتاج إل الاستناد، أما القائلون بوجوب تقليد

الأعلم والاحتياط يجب أن عليهم التمسك بعدم جواز تقليد غير الأعلم، وأما القائلون بعدم وجوب تقليد الأعلم فلا يفرقون بين الأعلم
وغيره وبين المفضول والأفضل ويرجعون بالمسألة إل التخيير.

والإشال الآخر هو: كيف نعمل بمسألة الالتزام أو بمسألة الاستناد إل قول الغير، يعن إذا اعتبرنا التقليد التزاماً أو عملا بفتوى
المجتهد؟

يمن دفع هذا الإشال، بعدم وجوب الالتزام بقول المعين، فمع التردد بين المجتهدين يمن التخيير.

صفحه 382 
وهذا اللام يحمل ف طياته صوراً ثلاث:

1 ـ إذا كان خلاف بين الأعلم وغير الأعلم.

2 ـ أن يتساويا ف الفتوى.

3 ـ عدم العلم بالخلاف أو الوفاق بين المجتهدين.

قلنا ف الصورة الاول وه الاختلاف بينهما: يجب تقليد الأعلم، وف الصورة الثانية إذاتوافقا ف الفتوى فلا فرق بينهما ف الفتوى
فلا يلزم الرجوع إل الأعلم.

أما ف الصورة الثالثة وه عدم العلم بالخلاف أو الوفاق بين الأعلم وغير الأعلم، فهل يجب عليه تقليد الأعلم أو لا فرق بينهما،
فبأيهما أخذ فقد أصاب المطلوب؟

من الواضح ـ الذين قالوا، ف الصورة الاول: لا يجب تقليد الأعلم، يقولون به هنا بطريق أول، يعن إذا قال الفقيه ف صورة
صورة عدم العلم بالخلاف يقول بعدم لزوم الرجوع إل الأعلم، فف الاختلاف والعلم بالخلاف بين الفتويين بعدم لزوم الرجوع إل

.الأعلم بطريق أول



وأما عل النظرية القائلة بلزوم الرجوع إل الأعلم ف صورة الخلاف، فهنا أيضاً تمساً بالعقل ودوران الأمر بين التعيين والتخيير
يلزمنا التعيين.

فيجب البحث ف الأدلة المذكورة هناك لإثبات التعيين ف صورة عدم العلم بالخلاف بين الأعلم، وغير الأعلم يعن نفس الأدلة، من
الإجماع وسيرة العقلاء ومقبولة عمر بن حنظلة وروايات اُخرى، وهل يستفاد من تلك الأدلة الشمولية والعمومية ف هذه الصورة

أيضاً أم لا؟

قلنا: أما بالنسبة إل الأصل العمل الذي يقول بدوران الأمر بين التعيين والتخيير فيحم العقل بالتعيين.

:كما يل ا الأدلة المطروحة فهوأم

صفحه 383 

الدليل الأول:الإجماع

ويعتبر الإجماع من الأدلة اللبية بحيث يتف به عل القدر المتيقن، والقدر المتيقن، حصول العلم بالخلاف، ومع عدم العلم
بالخلاف يخرج الإجماع عن محل البحث.

الدليل الثان: الأقربية للواقع

إن الرجوع إل الأعلم متعين لأقربية قول الأعلم للواقع، والأقربية مطروحة ف صورة وجود الخلاف بين الأعلم وغير الأعلم، حينئذ
نقول: هذا قول الأعلم، وهذا القول أقرب للواقع، فيجب الأخذ به، وما نحن فيه، خلاف هذا المعن، لأنّ الأقربية تأت ف صورة
الخلاف أو الوفاق، وف صورة عدم العلم بالخلاف أو الوفاق، تون القضية مشوكة لصدقها عل الأعلم وغير الأعلم لا يمن

الأخذ بقول أحد منهما.

الثالثة: مقبولة عمر بن حنظلة

فانت مقبولة عمر بن حنظلة ف مورد الخلاف بين الأعلم وغير الأعلم بمعن إذا ذهب شخصان إل قاضيين فاختلفا ف الحم،
اختلاف المجتهدين ف لام فمن كان أعدلهما، أفقههما...» فحسب هذه المقبولة فال هنا يقول الإمام(عليه السلام): «ينظر إل

الفتوى، وهذه المقبولة غير شاملة لهذه المقبولة لما نحن فيه وهو عدم العلم بالخلاف أو الوفاق بين الأعلم وغير الأعلم، إذن لا تبق
هنا سوى سيرة العقلاء، لنرى ما دورها ف حل هذه المسألة، تمسك الذين قالوا بلزوم الرجوع إل الأعلم ف التقليد، بسيرة العقلاء،

وضربوا لذلك مثلا برجوع المريض إل الطبيب الحاذق وغير الحاذق، فيحم العقلاء عليه بالرجوع إل الطبيب 

صفحه 384 
الحاذق، فلو اختار المريض خلاف سيرة العقلاء ورجع إل غير الحاذق، يقع مورد تقريع العقلاء.

قال بعض الأكابر مثل الوالد المعظم (دام ظلّه): إنّ سيرة العقلاء جارية ف هذا المورد أيضاً، يعن مورد عدم العلم بالخلاف أو
الوفاق، مثلا لو راجع المريض الطبيب غير الحاذق ولم يحصل عل الشفاء يقول له العقلاء: لماذا راجعت الطبيب غير الحاذق مع

وجود الحاذق. فإذا قال: لعدم علم بوجود الخلاف أو الوفاق بينهما فلا يقبل عذره عند العقلاء.



:كلام المرحوم السيد الخوئ

قال السيد الخوئ (قدس سره) ف كتابه «التنقيح»: نحن لا نقبل بهذا الاطلاق ف الرجوع إل سيرة العقلاء ف العلم وعدمه
بالخلاف أو الوفاق، بل نقول مع وجود العلم بالخلاف يمن الرجوع إل فسيرة العقلاء والعمل بقول الأعلم، وف صورة العلم

بالوفاق سيرة العقلاء قائمة بالتخيير بين الأعلم وغير الأعلم، لأن سيرة العقلاء متحورة وقائمة عل أساس الوثوق والاطمئنان، فهذا
يحصل أحياناً من قول الأعلم وأحياناً من قول غير الأعلم، أما ف صورة عدم العلم بالخلاف أو الوفاق فعل أي أساس تقوم سيرة

العقلاء وعل قول من يمن الاطمئنان والوثوق، لأنّه لا يعلم قول الأعلم كما لا يعلم المراد من قول غير الأعلم، فعليه يجب القول: إنّ
سيرة العقلاء غير جارية ف هذه الصورة.

إن قلت: إنّ سيرة العقلاء تقول: قول الأعلم يبعث عل الاطمئنان.

قلت: ف فرض المطلوب لا نعرف قول الأعلم ك تقول سيرة العقلاء إنّ قول الأعلم يبعث عل الاطمئنان.

(قدس سره) نستنتج أنّه ليس لسيرة العقلاء دور ف ا عرضناه من بيان الوالد المعظم والمرحوم السيد الخوئالنتيجة: إنّ مم
مسألة عدم وجود العلم بالخلاف أو الوفاق، 

صفحه 385 
والعجيب ما ذكره المرحوم السيد الخوئ ف هذه المسألة بالرجوع إل غير الأعلم مستنداً إل قيام سيرة العقلاء، ومع ذكر سيرة

العقلاء يحصل ملاك الوثوق بقول الأعلم، وكيف يمن الحصول عل قول الأعلم مع انتفائه وعدم علمنا به؟

فتبين من الصورة الثالثة عند حجية الإجماع والروايات وسيرة العقلاء ف مسألة عدم العلم بالخلاف أو الوفاق، ودليلنا عل عدم
الرجوع إل الأعلم ف الصورة الثالثة هو: الأول: اطلاق أدلة التقليد الت تدل عل مشروعيته، لأنّ اطلاق الأدلة ترشدنا إل اتباع كل
فقيه، وبذلك تخرج الاطلاقات من هذه الصورة الاول وهو العلم بوجود الخلاف، أما ف الصورتين الاخريين فتشملهما الاطلاقات،

يعن صورة الموافقة وصورة عدم العلم

الشبهة المصداقية ف باب الشبهة المصداقية مقيد غير جائز، كما لا يجوز التمسك بالعام ف إن قلت: إن التمسك بالاطلاق ف
الخاص، بمعن أنّ لنا اطلاق جواز التقليد والفتوى وحجيتها، وهذه الحجية مقيدة، هل أنّ هذه الصورة الثالثة داخلة ف دائرة هذا

القيد أم لا؟

قلت: فقد أجاب بعض الأكابر عن هذا الإشال حيث قالوا: إنّ عدم جواز التمسك بالاطلاق ف الشبهة المصداقية إذا كان القيد
دليلا لفظياً، أما إذا كان الدليل قيداً عقلياً فلا مانع من التمسك به، وما نحن فيه، من القسم الثان وليس من القسم الأول، لماذا؟
لأنّ العقل يذهب إل شمولية اطلاق حجية الفتوى عل صورت العلم وعدمه، وإذا أردنا أن تشمل ما به الخلاف يستلزم اجتماع

النقيضين واجتماع الضدين، ولذا يخرج العقل ما به الخلاف عن الاطلاقات ويون التقييد تقييداً عقلياً.

وحاول البعض رد هذا الجواب بإشال مبنائ وقالوا: لا فرق ف التمسك بالاطلاق ف الشبهة المصداقية بين الاطلاق والعام
وكلاهما غير جائز، وسواء كان المقيد والمخصص لفظياً أو عقلياً، وهذا ما اختاره السيد الخوئ قائلا هذا مبنانا ف الاصول، ولذا

 ن حلالمسألة بطريقة اُخرى ـ وقال: لا يم حاول حل



صفحه 386 
هذه المسألة عن طريق اللفظ أو العقل لدفع هذا الإشال ـ وهو أنّ لدينا هنا أصل موضوع بوجود مجتهدين أحدهما أعلم

والآخر غير أعلم، والآن لا علم لنا بمخالفتهما أو موافقتهما، فنستصحب عدم الخلاف عل نحو الاستصحاب عدم الأزل، يعن أنّ
هذين المجتهدين لم ين بينهما خلاف ف قديم الأزمان، والآن قد اجتهدا فنشك، هل حصل بينهما خلاف أم لا؟ فيقول الاستصحاب

التمسك بالقيد أو الخاص ف وبهذا لا نحتاج إل ،عدم وجود الخلاف بينهما، أو نتمسك بالاستصحاب عدم المعط :عدم الأزل
الاطلاق والعام ف الشبهة المصداقية، بل نحل المسألة بواسطة استصحاب الأزل والمعط وندرك وجداناً بعدم وجود خلاف بين

هذين المجتهدين، هذا خلاصة كلام السيد الخوئ (قدس سره) .

راناللن ه العظمكلام آية ال

قال (دام ظلّه): هذا ليس من باب التمسك بالعام ف الشبهة المصداقية، بل يرجع البحث فيه إل الشك ف التقييد والتخصيص
الزائدين، لأنّ الاطلاقات والعمومات تثبت حجية الفتوى، وقد قيدت وخصصت هذه الاطلاقات والعمومات بشء ما، يعن نعلم

قطعاً بأنّ هذا التقييد والتخصيص تعلق بصورة علمنا بوجود الاختلاف بينهما، ولن مع عدم العلم بهذا الخلاف أو الوفاق بينهما لا
نعلم بخروج عن الاطلاقات، فيون الشك ف التقييد الزائد مثلا، إذا قال المول: أكرم العلماء، ثم جاء بدليل عل خروج زيد عن

هذا الاطلاق، ثم نشك هل أنّ هذا الأمر يدل عل خروج بر أيضاً أم لا؟ فيون الشك ف التقييد والتخصيص الزائدين، فنعمل بذلك
العموم والاطلاق، هل هذا البيان تام أم لا؟

نظر الاستاذ:

إنّ هذا البيان مخدوش، لماذا؟ لأنّنا نعلم من أدلة حجية الفتوى إذا كان للأعلم قول خارج عن محل البحث، ولن لا نعلم هل أنّ هذا
الخروج ف صورة 

صفحه 387 
كون أقول الأعلم مخالف قول غير الأعلم؟ وهل أنّه مصداق للتقييد؟ أو لا نعلم أيضاً ولن المخالفة الواقعية موجودة، والآن عندما

لا نعلم بالمخالفة والموافقة مع وجود المخالفة الواقعية بينهما، فهل يخرج عن الاطلاقات أيضاً أم لا؟ مثل، أن يقول المول مرة:
اكرم العلماء ثم يقول: لا ترم الفساق منهم، فنحن لا نعلم أنّ مراد المول من (لا ترم الفساق منهم) هو من نعرفه بالفسق خارج
عن المحل أو لا يراد به الفساق جميعاً سواء من عرفنا فسقهم أو لم نعرف، فحينئد إذا احتملنا فسق شخص لا نعلم أنّه فاسق ف

الواقع أم لا، فإذا تمسنا ف هذه الموارد بالعلماء فقد تمسنا بالعام ف الشبهة المصداقية المخصصة، فعليه يظهر مما ذكرناه أنّ
ما ذكره الوالد المعظم بأنّ البحث ليس من باب التمسك بالعام ف الشبة المصداقية غير صحيح يمن الخدش فيه، لأنّ البحث هنا

يرجع إل التقييد الزائد والشك ف التقييد الزائد.

:كلام المرحوم السيد الخوئ

فذكر السيد الخوئ (قدس سره) : لأجل بقاء الباق لا نتمسك بالاطلاقات بل نتمسك بأصلين موضوعيين وهما: أنّ لنا اطلاقات
حجية الفتوى من جهة، ومن جهة اُخرى لنا قيد، ويجب ف الدوران بين الأعلم وغير الأعلم، الأخذ بقول الأعلم، ولا شك فيما إذا

كان بينهما خلاف، يخرج البحث عن دائرة الاطلاقات، وعند الشك ف وجود الخلاف بينهما نجري استصحابين، استصحاب عدم
الازل واستصحاب عدم المعط حيث يقول الأول (الازل) إنّهما قبل أن يتولدا لم ين بينهما خلاف، وبعد تولدهما واجتهادهما



نستصحب عدم الخلاف، ويقول الثان (المعط): عندما اجتهدا قبل أن يصدرا فتوى لم ين بينهما خلاف، فنشك هل بينهما خلاف
أم لا؟ نستصحب العدم.

صفحه 388 

نظر الاستاذ:

هل أنّ هذا اللام صحيح أم لا؟

الإشال الأول: يظهر من كلام السيد الخوئ لا يمن التمسك بالاطلاق ف هذا المورد، وعندما توصل بأصلين موضوعيين قال: لا
،والمعط خلاف بينهما، فالنتيجة نشك بوجود الخلاف أو الوفاق بينهما، إذن استسلم بعدم التمسك بالاطلاق باستصحاب الازل

والحال نحن نسع إل الاستفادة عن طريق إطلاق الأدلة لإثبات المسألة.

والإشال الثان: يعتبر هذا الإشال إشالا مبنائياً، لأنّ بعض الأكابر قال: حسب القاعدة يجب أن يتوفر ف الاستصحاب، الحالة
السابقة الت تعتبر من أهم أركان الاستصحاب، ولذا لا يجري الاستصحاب هنا، واستصحاب عدم المعط سالب بانتفاء

الموضوع أيضاً، يعن أن نقول عندما لم ين لهما فتوى لم ين بينهما خلاف، والآن بعد إصدارهما الفتوى هل حصل بينهما
خلاف أم لا؟ فنجري استصحاب عدم الخلاف فهذا سالب بانتفاء الموضوع، فلا الاستصحابين لا يجريان هنا.

فعليه يون الشك ف التمسك بالإطلاق، فيون الشك ف هذا المورد من باب التمسك بالإطلاق ف الشبهة المصداقية المقيدة، وهذا
لا يجوز، وبذلك لا يمن إثبات الموضوع عن طريق الإطلاق.

إشال آخر:

عندما لا يملك العلم بالخلاف أو الوفاق فعليه الفحص، وبعد الفحص والحصول عل رسالتهما ليرى هل هناك خلاف ف الفتوى
بين الأعلم، وغير الأعلم أم لا؟ ونعتبر هذا الفحص أمراً واجباً، فيون التمسك بالإطلاق بعد اليأس من الفحص، وهذا ما تعرض

إليه السيد الخوئ (قدس سره) ، حيث قال: إنّ مسألة الفحص 

صفحه 389 
جارية ف الشبهات الحمية، وأما ف مسألة الشبهات الموضوعية فلا فحص.

ومن الضروري أن اُشير هنا إل هذه النتة، حيث قال السيد الخوئ: إنّ الفحص لا يجري ف الشبهات الموضوعية. مثلا، إذا
قامت البينة عل أنّ هذه السجادة نجسة، فعليه يمن العمل بما قامت به البينة، فلا يلزم الفحص بعد ذلك، هل هناك بينة مخالفة

لهذه البينة أم لا؟ وإن حتمل أنّ بين العدول والشهود هناك من يشهد بخلافه، مع ذلك لا حاجة إل الفحص.

أما ف الشبهات الحمية فالفحص واجب، لماذا؟ قال السيد الخوئ: إنّ هناك دليلين ـ حيث لا وجود لهذين الدليلين ف الشبهات
الموضوعية، وكذلك ما نحن فيه، هل بين الأعلم وغير الأعلم خلاف ـ لوجب الفحص:

الأول: كان الإمام أو الأئمة (عليهم السلام) يطرحون الأحام عل أصحابهم بصورة تدريجية، يعن لم يونوا يطرحون المسائل مع
جميع خصوصياتها وتفرعاتها ف مجلس واحد، وكان ذلك إما للتقية أو من باب رعاية مصالح الناس، أو كان له أسباب اُخرى،

ولذا نرى أنّه قد يأت ف كلام إمام(عليه السلام) العام ويأت تخصيص هذا العام ف كلام إمام آخر، هذا ف مورد الأحام، فلا



معن لها ف الموضوعات.

الثان: إنّ لنا بالنسبة للأحام علم إجمال، فهل هناك هذه الأحام المطلقة مقيدة أو مخصصة أم لا؟ وهذا العلم الإجمال موجود
ف القرآن الريم والسنّة الشريفة، مما يدفعنا إل فحص عن هذه المقيدات والمخصصات، فعليه لا يرد الإشال عل الاطلاقات،

ولن الإشال القائل إنّ هذا من باب التمسك بالشبهة المصداقية باق عل قوته، فلا يمن التمسك بالاطلاقات إلا إذا قلنا بعدم
العلم بالموافقة، والمخالفة ونتمسك بالاطلاقات.

وعمدة المسائل الت ذكرت، ما قلناه عن عدم جريان سيرة العقلاء هنا بأي وجه من الوجود، وكذا بقية الأدلة غير كافية ف اثبات
 الصورة الثالثة فلا دليل عل ا ففيجب تقليد الأعلم، أم ولالموضوع، فإذا تمسك الفقيه بالصورة الا

صفحه 390 
تقليد الأعلم، ولذا أشل المرحوم السيد الخوئ عل المرحوم السيد اليزدي قائلا: لماذا طرحتم قولم بصورة مطلقة، فلابدّ من

القول: يجب تقليد الأعلم عل الأحوط.

وعندما نرجع إل حواش العروة نرى عدم تعرض أكثر الفقهاء إل المسألة الثالثة بل تمسك أكثرهم بتقليد الأعلم إما بالوجوب، أو
بالاحتياط ف صورة وجود الخلاف بين الأعلم وغير الأعلم.

ان علمتن العروة: يجب تقليد الأعلم مع الإم قال السيد اليزدي (قدس سره) ف ،وهنا ننقل نصوص بعض هذه الحواش
الأحوط.

وقال المرحوم عبدالريم الحائري (قدس سره) : يجب تقليد الأعلم وهذا ورد ف حاشيته، إذا علم الاختلاف ف الفتوى فيجب
تقليد الأعلم.

وقال المرحوم آل ياسين (قدس سره) : الأقوى جواز تقليد المفضول مطلقاً ـ إشارة إل ما توصلنا إليه تقريباً ـ سيما مع عدم العلم
بالمخالفة لفتوى الأفضل.

قال السيد اللبايان (قدس سره) ف حاشيته: مع العلم بمخالفة الفتوى لفتوى غير الأعلم.

وف صورة العلم بوجود الخلاف بين الأعلم وغير الأعلم اجمالا أو تفصيلا ف المسائل المبتل بها صرح بعض الأكابر مثل
المرحوم البروجردي والموحوم السيد الحيم والمرحوم النائين إل جوب تقليد الأعلم.


