
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 24 شوال 1432

الدرس المائة وخمس:بحث الأعلمية
الجلسة 105 

الدرس المائة وخمس
قلنا آنفاً: إنّ الاصوليين ذهبوا إل عدم وجوب الفحص ف الشبهات الموضوعية، ووجوب الفحص ف الشبهات الحمية، ولن

عندما يصلون إل مسألة لزوم تقليد الأعلم، قالون: يجب تقليد الأعلم ويجب الفحص.

حينما نعلم بوجود الأعلم، الحم يختلف تماماً عن عدم علمنا بوجوده، ذكرنا الصورة الاول، وقلنا: إنّ العقل يرشدنا إل الفحص،
ولن ف الصورة الثانية، يمن السؤال هنا، إذا كان هناك عشرة من المجتهدين متساوون، فلا يختار أحد هنا وجوب الفحص،
مثلا إذا قال المول: اجتنب النجس فإذا علمنا إجمالا بنجاسة طرف من السجادة، فيجب اجتناب الل، أما إذا لم نعلم بنجاسته

بتاتاً، فلا يجب الاجتناب والفحص، فنفس هذا المعين مطروح هنا إذا قال: يجب تقليد الأعلم، فإذا كان الأعلم معيناً مثلا، هو زيد،
فيجب تقليده بعينه، وإذا لم ين 

صفحه 395 
معيناً، بل هو موجود بين عدّة أشخاص، فيأت العقل ويأمرنا بالفحص والتحقيق، وأما إذا كان شنا شاً بدوياً وعدم علمنا به

أصلا ـ فإذا قلنا ـ ف سائر الحرف والصناعات ـ يجب الفحص عن الحاذق والماهر ـ فهل يأمرنا العقل بالفحص والتدقيق أيضاً أم
لا؟

مية معاً، أم فقط فالشبهات الموضوعية والح بساط البحث، هل تجري مسألة الفحص ف هذا هو السؤال المطروح عل
الحمية؟ فقلتم ف الموضوعية لا يجب الفحص، وكذا لا يجب الفحص إذا كانت الشبهات الحمية مع وجود القيد والتخصيص؟

إن قلت: إنّ أدلة عدم الفحص كافية ف الشبهات الموضوعية.

قلت: إن أدلة عدم الفحص كانت مخدوشة وغير كافية، فيجري الفحص فيها أيضاً. لأننا إذا قلنا ف فرضين:

الأول: إذا كان الأعلم محرزة ومنحصرة بشخص واحد، فيجب الفحص.

والثان: إذا كانت الأعلمية منحصرة بين عشرة من المجتهدين أحدهم أعلم، يأمر العقل بالفحص أيضاً، وأما إذا كانت الأعلمية غير
محرزة ولا منحصرة بشخص واحد، بل كانت بصورة شياع بين مائة من المجتهدين، فلا ضرورة للفحص والتدقيق.

فتبق الشبهة قائمة عل قدم وساق، وإن قبلنا بوجوب الفحص ف دائرة العلم الإجمال تبعاً لما نستوحيه من العقل، وأما بمجرد
احتمال الأعلمية فيما بينهم فلا يأمرنا العقل حينئذ بالفحص.

ما يريده العقل ف وجوب العمل عل ن الفحص حاكم علول صورة الاحراز والعلم الإجمال لو سلّمنا بوجوب الفحص ف
الصورة الثالثة، ولا مجال لجريان أصالة البراءة أيضاً، لأنّ أصالة البراءة تجري ف صورة كون الحم مولوياً، لأننا نعتقد أنّ العقل

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


يتحرك ف دائرة محدودة وذلك إذا كان هناك علم 

صفحه 396 
إجمال، أما مع عدم وجود علم إجمال وكون الأعلمية مشاعة بين عدّة من المجتهدين متساوين ف مختلف المجالات فلا ضرورة

للفحص أبداً(1).

تعريف الأعلم

كلام المرحوم السيد اليزدي:

قال المرحوم السيد اليزدي ف المسألة 17 من العروة: «المراد من الأعلم، من يون أعرف بالقواعد والمدارك للمسألة، وأكثر
اطلاعاً عل نظائرها، وأجود فهماً للأخبار، والحاصل أن يون أجود استنباطاً، والمرجع ف تعيينه أهل الخبرة والاستنباط.

الاحتمالات الأربعة ف معرفة الأعلم:

صول والبيان والتدوين فمن كان عارفاً بقواعد الا بريات من الآخرين، يعنالقواعد وال ن كان أشدّ اقتداراً فالأول: الأعلم، م
الجزئيات أكثر بثير من الآخرين.

الثان: الأعلم، من كانت له احاطة كاملة بالفروع واللمات والأقوال والفتاوى، مثلا، إذا سئل عن مسألة، أجاب عل الفور عنها،
.جملة وتفصيلا

الثالث: الأعلم، من كانت قوة استنباطه أكثر من الآخرين، يعن، أنّ استنباطه استنباط جزم لا شك ولا ترديد فيه، مثلا، إذا كان
هناك مجتهدان، يقول أحدهما: إن عل يقين بهذا الحم. ويقول الآخر: أنا أشك فيه، فيون الأول قاطعاً بالحم، فهو الأعلم دون

الثان، لأنّ له قدرة القاطعية ف فهم ودرك المراتب العلمية وف كشف الواقع دون ترديد ولا شك.

املة أعلمية أحد الموجودين، ذلك لاستحالة التساوي بصورة عامة وفلأنّ العقل يتحرى بالدقة ال ،لا عقل 1 ـ هذا إذا فهمنا التساوي بينهم من أمر عرف
جميع المجالات بين مائة من المجتهدين بل حت عشرة.

صفحه 397 
،بحث اجتماع الأمر والنه إذا طرحت مسألة الترتّب ف بريات أكثر من الآخرين، مثلان كان عالماً بالقواعد والالرابع: الأعلم، م
نجد عنده الاحاطة الاملة بجميع القواعد وجزئياتها وجوانبها والقدرة عل تطبيقها عل مصاديقها، وبعبارة اُخرى: من كان أقوى

،يقول: هنا باب التعارض، أو باب التزاحم، أو باب اجتماع الأمر والنه،التطبيق، مثلا مرتبة ف بريات وأعلالقواعد وال علماً ف
أو أنّها من مصاديق الأمر بالشء الذي يقتض النه عن ضده، أو هنا من مصاديق النه عن العبادات الموجبة للفساد.

عل أية حال، فإنّ أكثر الأكابر أكدوا عل النظرية الرابعة، مثل السيد الخوئ (قدس سره) وغيره، يعن العلماء المضطلعين ف علم
حالة استطاعته الفعل هل هو واقع ف صولية، ويتعرضون للأقوال والأدلة بصورة دائمة ويدخضونها، وفالاصول والمباحث الا

موارد اجتماع الأمر والنه أم من موارد التعارض، هذه ليست من دائرة الأعلمية، وكذلك ف الاحاطة بالفروع وذكر نظائرها، فإنّها
لا دخل لها ف مسألة الأعلمية، وما له دخل ف مسألة الأعلمية هو أولا: العلم بالقواعد والبريات، وثانياً: تطبيقها عل مصاديقها،

وهذا نظير لو راجعنا طبيباً وسألناه عن خواص دواء، فيذكر لنا مائة خاصية له، والآخر يذكر عشر خواص، فأي من هذين



قدرته ف منهما عل لالطبيبين يستطيع أن يشخص لنا المرض، هل الذي يذكر لنا خواص أكثر أم الآخر؟ هنا، لا يوجد دليل ل
تشخيص المرض وتعيين الدواء، ولا دليل عل حذاقته وأعلميته.

ولذا نلاحظ ف أقوال السيد (قدس سره) مضافاً إل أقوائيته ف القواعد والبريات أنّه يحتاج إل أقوائيته ف التطبيق.

أقول: هناك موارد ف الفقه لا تحتاج إل الأصول، ولا تحتاج إل التطبيق، مثلا، ف مسألة فقهية تحتاج إل فهم الحديث وفقه
الحديث، ماذا علينا لو وضعنا 30 إل 40 حديثاً جنباً، أي: بماذا نخرج من نتيجة من مجموع هذه الأحاديث 

صفحه 398 
الت تختلف فيها بعض الألفاظ غالباً؟.

مثلا أنّ السيد (قدس سره) يذكر «أعرف بالقواعد ومدارك المسألة» هذا صحيح، ولن لا نقبل قوله «أكثر اطلاعاً عل نظائرها»
لأنّه لا دخل له ف مسألة الأعلمية، وكذلك «أجود فهماً للأخبار» يعن، المجتهد الذي يعرف ويفهم مواطن أخبار أهل البيت (عليهم

السلام) وسنة النب الأكرم (صل اله عليه وآله) ، ولن بعض المجتهدين عند ما تواجههم عدّة أخبار متعارضة ف الظاهر،
يتركونها بحجة تعارضها وتساقطها عملا بالقواعد الأصولية، والحال، يمن الجمع بين هذه الأخبار دون طرحها والاستفادة منها.

وكما نرى ف بعض حواش العروة أنّ بعض العلماء عرفوا الأعلمية بمعن الأوصلية، يعن، الذي يصل إل الواقع أسرع من
الآخر، فهذه الامور لا دخل لها ف مسألة الأعلمية، وهناك مسألة اُخرى حيث يقول البعض: إنّ المجتهد الفلان أعلم من الشيخ

الطوس (قدس سره) ، نسأله لماذا؟ يقول: لأنّه قد اجتمعت عنده أدلة الشيخ الطوس (قدس سره) وتحقيقاته، وأدلة الشيخ
الانصاري (قدس سره) وتحقيقاته، مضافاً إل ما توصل إليه من الأدلة. ولذا قالوا: كلما تقدم العلم وكثرت الأدلة، يون المتأخرون

أعلم من المتقدمين، ونحن نرى أنّ هذه الامور لا تقوم حجة عل الأعلمية.

وأيضاً ما قيل: «من كان أعلم ف الاصول فهو أعلم ف الفقه» كما نسبوا هذا اللام إل السيد الخوئ (قدس سره) ونقل عنه،
و(أجود فهماً للأخبار) ثانياً، و(مقتدراً عل ،أولا (برياتأعرف بالقواعد وال) ونلام أيضاً لا نراه صائباً. بل يجب أن يوهذا ال

التطبيق) ثالثاً. ويعتبر الملاك الثالث من هذه الملاكات الثلاثة، أكثرها أهمية واعتباراً حيث تطبيق الليات عل الجزئيات.

وكذا ف مسألة التوقف ف الاحتياط، حيث ذهب بعضهم إل أعلمية من يحتاط أكثر، فهذه المسألة أيضاً لا دخل لها ف مسألة
 لَّف أكثر من غيره، له الأقوائية علتوضيح الوظيفة الشرعية للم الأعلمية. نعم، إنّ الذي يقوى عل

صفحه 399 
الآخرين الذين يتوقفون غالباً، فهذا الأمر له دخل ف الأعلمية أيضاً.


