
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 28 شوال 1432

الدرس المائة وأحد وعشر:بحث الأعلمية،المسألة الحادية عشر
الجلسة 111 

الدرس المائة وأحد وعشر
المسألة (11): قال (قدس سره) : «إذا لم ين للأعلم فتوى ف مسألة من المسائل يجوز الرجوع ف تلك المسألة إل غيره مع

رعاية الأعلم فالأعلم عل الأحوط».

وأشار السيد (قدس سره) ف كتابه (العروة) ف المسألة (14) بهذه الصورة: «إذا لم ين للأعلم فتوى، ف مسألة من المسائل
يجوز ف تلك المسألة الأخذ من غير الأعلم وإن أمن الاحتياط».

هنا لا نحتاج إل الاحتياط، مثله مثل مسألة الدعاء عند رؤية الهلال ومع عدم وجود فتوى للأعلم نرجع فيها إل غير الأعلم: وإذا قال
غير الأعلم إنّ الدعاء مستحب عند رؤية الهلال، إذن هو مستحب، أو مثلا، ف إمامة المرأة للجماعة، مع عدم وجود الفتوى للأعلم

نرجع إل غير الأعلم حيث يقول: يجوز. يعن مع إمان الاحتياط، له الرجوع إل غير الأعلم.

ذكر الإمام الراحل (قدس سره) هذه المسألة ف تحرير الوسيلة تحت عنوان المسألة 34، كما ذكرها السيد (قدس سره) تحت
مسألة التقليد والاجتهاد تحت عنوان المسألة 63، وقال: «ف كتابه (العروة) ف عنوان المسألة 14، وكذلك ذكرها السيد ف

احتياطات الأعلم إذا لم ين له فتوى يتخير المقلّد بين العمل بها وبين الرجوع 

صفحه 416 
إل غيره، الأعلم فالأعلم»، ولم يذكر السيد (قدس سره) هذا القيد ف المسأله 14، بل قال: إذا احتاط الأعلم ف مسألة فللمقلّد أن

يرجع ف تلك المسألة إل غير الأعلم، دون أن يذكر الأعلم فالأعلم. فالسيد كالإمام الراحل يعتبر الرجوع إل الأعلم احتياطاً
الوجوبياً، وهنا أيضاً الرجوع للأعلم فالأعلم عل الأحوط وجوباً، إل هنا اتضح اللام ف هذه المسألة.

وهناك بحث، لو لم ين للأعلم فتوى ف مسألة ما فما هو الدليل الذي يمن إقامته للرجوع إل غير الأعلم؟ ولماذا لا يطرح
الاحتياط الوجوب ف هذا المورد؟

وبعبارة اُخرى، لقائل أن يقول: ألم تجعلوا أصل الرجوع إل الأعلم ف باب الاحتياط من باب الدوران بين التعيين والتخيير؟ وهذا
ما اختاره الإمام الراحل (قدس سره) وجماعة من الفقهاء عملا بالدوران بين التعيين والتخيير، فهنا كذلك عندما لا يون للأعلم

فتوى ف مورد، فيجب العمل بالدوران بين التعيين والتخيير، يعن إما أن نعمل بالاحتياط أو نرجع إل غير الأعلم، والحال أنّ
العمل بالاحتياط يوجب براءة الذمة يقيناً دون العمل بفتوى غير الأعلم.

.فالسؤال هو: لماذا عند فقدان الأعلم لفتوى، لا نعمل بالاحتياط الوجوب

الجواب: هو ما ذكرناه ف أول بحث التقليد والاجتهاد، وقلنا: ليس هناك دليل عل تعيين الاحتياط ف الدوران بين الاجتهاد
والاحتياط والتقليد، بل قلنا: إنّ العقل يخير الملّف بين الاحتياط والتقليد والاجتهاد، ولا يقدّم أحد هذه الامور الثلاثة عل الآخر.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


قال السيد الحيم (قدس سره) ف المستمسك: لما قال السيد بالاحتياط عند عدم وجود فتوى للأعلم، لم يِشر إل ما يلزمه للقول
بالاحتياط، أو الرجوع إل غير الأعلم، بل قالوا: إنّ مشروعية الاحتياط لا تتبلور مع وجود الامتثال التفصيل بل تتبلور مع الإمثتال

الإجمال، لأنّنا عندما نصل صلاة الجمعة أو صلاة الظهر لا 

صفحه 417 
ندري بأيهما يتحقق الامتثال، نقول إجمالا: يتحقق أحد هذين الأمرين، وإذا كان الأمر دائراً بين الامتثال التفصيل والامتثال

الإجمال، قيل التيعين الامتثال التفصيل، فالرجوع إل غير الأعلم طبقاً للفتوى هو عمل بالامتثال التفصيل، وهذا أيضاً دليل
.مبنائ

.بالدوران بين التعيين والتخيير، هذا أولا عملا ،ن للأعلم فتوى يجب العمل بالاحتياط الوجوبم إذا لم يفعليه لا يخطر ببال

وثانياً: قلنا إنّ العمل بالامثتال التفصيل عمل مبنائ، لأنّه يتعين العمل به، وإلا إذا قلنا إنّ العمل بالامثتال الإجمال كاف فيجوز
الرجوع إل غير الأعلم، هذا هو الأمر الأول.

والأمر الثان: لماذا لا يجوز الرجوع إل غير الأعلم؟ وما هو دليله؟ الدليل عل ذلك هو أنّ تقليد الأعلم يتحقق موضوعه عندما تون
للأعلم فتوى، وأن يون فتواه مخالفة لفتوى غير الأعلم، ومع عدم وجود الفتوى للأعلم يون وجوده كعدمه، فيجب علينا أن نأخذ

بفتوى غير الأعلم.

الأمر الثالث: هل يجوز ف جميع احتياطات الأعلم، الرجوع إل غير الأعلم؟ حيث لا يستفاد من اطلاق كلام السيد الإمام الراحل
غير الأعلم ف الرجوع إل المشهور من الفقهاء أيضاً، بل ذهب المشهور إل إل ولم ينسب هذا المعن ،هذا المعن (هرحمهما ال)

الاحتياطات مطلقاً، وف مقابل هذه النظريات هناك نظرية اُخرى تقول: يجب علينا البحث عن علّة الاحتياطات الت أفت بها
الأعلم، وما هو منشاها ومصادرها؟ هل أنّ منشأ الاحتياط، عدم حصول المجال للاستنباط؟ كما نلاحظ بعض الفقهاء عند السؤال

عن وجوب صلاة الجمعة، يقول: لم اتمن من استنباط هذه المسألة، أو أنّه بدأ بالاستنباط ولن لم يحصل عل النتيجة، أو أنّه
وصل إل النتيجة ولن يعتبر أطراف أدلة المسألة مخدوشة؟ فهل العلّة ف هذه الصورة الثلاث ه الاحتياط الوجوب، أو أنّ هناك

فرقاً بين هذه الصور الثلاث؟

صفحه 418 
قال بعض الأكابر مثل المرحوم المحقق الخوانساري (قدس سره) حيث كان من أعاظم المراجع: لا نتمن أن نقول ف جميع هذه
الصور: الرجوع إل غير الأعلم جائز. وارتأى المرحوم السيد الخوئ (قدس سره) هذه النظرية ف كتابه التنقيح، وقال: إذا لم يسع
المجال للأعلم الاستنباط ف مسألة ما أو لم يمل الاستنباط، يجوز هنا الرجوع إل غير الأعلم، ولن إذا أكمل الاستنباط ف مسألة

ولن لم يحرز وجوب صلاة الجمعة أو صلاة الظهر، ولذا احتاط ف هذه المسألة، بمثل هذا الاحتياط لا يمن الرجوع إل غير
الأعلم.

أين تمن المشلة؟ المشلة تمن ف سؤال نطرحه هنا: إذا كان للأعلم مثلا 100 احيتاط ف رسالته العملية، فأكثر هذه
الاحتياطات من القسم الأول أو الثان، بل أكثر احتياطاته من القسم الثالث، حيث درس أطراف المسألة بدقة كاملة، ولن لا يعتبر

ن الرجوع إلهذه الصورة لا يم من هذا القبيل، وف هذه الأدلة كافية ولا تلك، ولذا يحتاط، وعليه فإنّ 95 % من احتياطاته ه
غير الأعلم، ولذا يقول المرحوم المحقق الخوانساري (قدس سره) ف (حاشية العروة): «إذا كان عدم إفتاء الأعلم من جهة عدم

المراجعة إل مدرك المسألة ـ يجوز الرجوع إل غير الأعلم بسبب عدم مراجعته للمصادر ـ وأما إذا كان عدم الافتاء من جهة



غير الأعلم، لأنّ مدرك الفتوى ف المسألة، فلا وجه للرجوع إل المدارك وعدم تمامية المدرك عنده ف ال فالخدشة والإش
المسألة مخدوش ف نظر الأعلم ـ أي أنّ مدرك فتوى غير الأعلم مخدوش ف نظر الأعلم ـ ولذا قالوا: يتعين الاحتياط.

قال المرحوم السيد الخوئ (قدس سره) ف كتاب (التنقيح): وجوب تقليد الأعلم يتحقق إذا كان للأعلم رأي أو فتوى ف البين
سواء حماً واقعياً أو ظاهرياً، حيث نلاحظ أنّ الأعلم ف الغالب يحم بالحم الواقع ويقول إنّ صلاة الجمعة واجب تخييري
ن الرجوع إلعندما يقول بوجوب الاحتياط، فهنا أيضاً للأعلم رأي وفتوى ومعه لا يم م الظاهري مثلابالح وأحياناً يفت ،مثلا

غير الأعلم، نعم إن لم يفتِ بوجوب الاحتياط مثلا ف الشبهات قبل الفحص، فهذا الاحتياط 

صفحه 419 
مستند عل عدم العلم بالحم الواقع فيمن الرجوع إل غير الأعلم.

خلاصة البحث:

قال المشهور ف احتياطات الأعلم: يمن للملَّف الرجوع إل غير الأعلم مطلقاً، هذه ه النظرية الت ارتئاها الإمام الراحل
والسيد (رحمهما اله) ف (العروة) ف الاحتياطات، ولن ف مقابل المشهور ذهب المرحوم المحقق الخوانساري (قدس سره)

والسيد المرحوم المحقق الخوئ ف كتابه (التنقيح) إل عدم الرجوع ف مطلق الاحتياطات إل غير الأعلم، لأنّ الأعلم تارة تحتاج
إل سعة الوقت للاستنباط، واُخرى لم يصل إل النتيجة، والثالثة يرى أدلة الأقوال غير كافية بل مخدوشة، ف الأول والثان يرى

الرجوع إل غير الأعلم جائز وف الثالثة عدم جواز الرجوع إل غير الأعلم، فيون لدينا من مجموع كلماتهم دليلان، فإذا استطعنا
الاجابة عنهما يون الحق مع المشهور، وإلا كان الحق مع غير المشهور من الأقوال ف المسألة، وأكثر الموارد الت تقع فيها

الاحتياطات من القسم الثان، يعن أنّ الأعلم يتبع المسائل الاستنباطية ولنّه لم يصل إل النتيجة.

الدليل الأول:

نجد هذا الدليل ف كلمات السيد الخوئ (قدس سره) هو: إذا فرضنا أنّه ليس للأعلم رأي فيجوز الرجوع إل غير الأعلم، أما إذا
كان له رأي ف مسألة فحينئذ لا يجوز الرجوع إل غير الأعلم، وهذا الرأي لا ينحصر بالحم الواقع بل يشمل الحم الظاهري وهو

وجوب الاحتياط أيضاً.

نظر الاستاذ المعظم:

هذا الدليل مخدوش وذلك لأنّ مشروعية باب التقليد وملاكه هو رجوع الجاهل إل العالم، وهذا بالنسبة إل الحم الواقع حيث
يون للأعلم رأي 

صفحه 420 
وفتوى ومصداقية العالم، وأما إذا لم ين للأعلم فتوى ولا يعرف الحم الواقع، فيفت بالحم الظاهري، وحينئذ لا يصدق عليه

م الظاهري يعنالدليل، فاختار الح ن من الحصول علن أن نطلق عليه الأعلم والعالم لأنّه لم يتمعنوان العالم، لأننا لا نتم
وجوده كعدمه، عندئذ لا يمن التمسك بأصل التقليد ومشروعيته هو رجوع الجاهل إل العالم ويون هذا الاحتياط ف الواقع

مستند إل نفس الاحتياط، لأنّ الاحتياط لا يتستند إل الشخص بل يستند إل الاحتياط أيضاً.



وبعبارة اُخرى: إذا أفت الأعلم بالحم الظاهر بعنوان الاحتياط الوجوب فلا يون من مصاديق العالم، بل يون له عنوان الجاهل،
فيون وجوده كعدمه تماماً، فعلينا أن نرجع إل غير الأعلم، فعليه أنّ هذا الدليل الذي ذهب إليه السيد الخوئ وهو مطلق الرجوع

إل الأعلم ف الحم الواقع والظاهري مخدوش.

:الدليل الثان

ورد هذا الدليل ف كلمات المرحوم المحقق الخوانساري والمرحوم السيد الخوئ، حيث قالا: إذا لم ين للأعلم فتوى لا يجوز
الرجوع إل غير الأعلم، لأنّ الأعلم رأى مستند فتوى غير الأعلم وخطّأه، يعن أنّ ما استند إليه غير الأعلم ف فتواه كان مورد لحاظ

به، وثانياً: ما رفضه من مستند غير الأعلم ف ما أفت :صورتين: أولا الأعلم ولم يقبل به بل رفضه، فعليه يجب تقليد الأعلم ف
فتواه، فف هذه الصورة يون قول الأعلم حجة علينا، وبعبارة اُخرى، عندما يخطّء الأعلم مستند فتوى غير الأعلم تبطل بذلك
فتوى غير الأعلم، فيف يمن حينئذ الرجوع ف الاحتياطات الوجوبية إل قول غير الأعلم، وعل هذا الدليل اعتمد المرحوم

الخوانساري والسيد الخوئ وعدّة من الفقهاء وقالوا: إنّ هذا الدليل كاف عل عدم الرجوع إل غير الأعلم ف الاحتياطات مطلقاً.

صفحه 421 

نظرية صاحب تفصيل الشريعة:

لقد أجاب الوالد المعظم ف كتابه الشريف (تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة) عل هذا الدليل ـ هل أنّ هذا الجواب تام أم
لا؟ ـ قائلا: صحيح أنّ الأعلم أبطل ف هذه الصورة مستند غير الأعلم، ولن ما معن هذا الإبطال؟ معناه عدم صلاحية هذا الدليل

ك يستند إليه، مثلا يقول الأعلم يجب ف يوم الجمعة صلاة الجمعة والظهر احتياطاً، ويفت غير الأعلم بوجوب صلاة الجمعة
خاصة، فهنا قد خطّأ الأعلم مستند فتوى غير الأعلم، بمعن أنّ دليل غير الأعلم ف حدّ ذاته ليس دليلا يمن الاستناد إليه وباطل

ف مضمونه، ولن نحن لا نفهم هذا المعن من هذا الدليل لأنّ الأعلم يقوم بهذا العمل، يعن إذا سئل الأعلم هل أنّ دليل غير الأعلم
ف نظركم باطل تماماً، يقول: كلا بل يحتمل صحته، ولنّ لا استطيع أنّ أجعل هذا المستند دليلا عل الفتوى، فهذا المقدار من

الأعلم بعدم إذعانه لبطلان دليل غير الأعلم كاف ف الرجوع إل غير الأعلم.

نظر الاستاذ المعظم:

الإشال الذي يرد عل ما طرح الوالد المعظم هو عندما نعلم أنّ الخطئة معناها عدم صلاحية الاستناد إل دليل غير الأعلم، أو
علمنا أنّ الأعلم قال ف مورد ما إنّ هذا الدليل ف حدّ ذاه باطل، يعن لو فرضنا أنّ الأعلم صرح بأنّ ما استند إليه غير الأعلم من

رواية ليس له صلاحية اجتهادية وحجية أصلا، وذلك بسبب وجود عدّة إشالات عل تلك الرواية حيث تسقطها عن الحجية،
.ون جواباً هذا أولافلا يستطيع أن ي ،فهذا الجواب أخص من المدع ،حدّ ذاته باطلا ون مستند فتوى غير الأعلم ففي

وثانياً: لقد أورد الوالد مؤيد عل كلامه هو: إذا كان الدليل باطلا من الأساس فلا يبق مجال للاحتياط، نقول هل يجب دليل
 فالاحتياط السماع، أم ي

صفحه 422 
الاحتمال يعن إذا احتملنا وجوب صلاة الجمعة ف يوم الجمعة فهذا يف ف مقام العمل بالاحتياط، سواء كان لمنشأ الاحتياط

هناك دليل أو لم ين يف الاحتمال.



فعليه يظهر من مجموع كلماتهم أنّ الحق مع السيد الخوئ والمحقق الخوانساري (قدس سرهما) ، بل الحق مع غير المشهور من
كلماتهم.


