
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 29 شوال 1432

الدرس المائة اثنان وعشرون
الجلسة 122 

الدرس المائة اثنان وعشرون
المسألة (17): قال الإمام الراحل (قدس سره) ف «التحرير»: «إذا قلَّد مجتهداً من غير فحص عن حاله، ثم شك ف أنّه كان جامعاً
للشرائط وجب عليه الفحص، وكذا لو قطع به كونه جامعاً لها ثم شك ف كونه جامعاً عل الأحوط، وأما إذا أحرز كونه جامعاً لها

.«بقاء حالته الأول زوال بعضها عنه كالعدالة والاجتهاد ولا يجب عليه الفحص ويجوز البقاء عل ثم شك ف

ذكر الإمام الراحل (قدس سره) ف هذه المسألة صوراً ثلاث:

1 ـ إذا قلَّد مجتهداً من غير فحص عن حاله.... وجب عليه الفحص.

صفحه 456 
2 ـ لو قطع به كونه جامعاً... وجب عليه الفحص عل الأحوط.

3 ـ إذا أحرز كونه جامعاً لها ثم شك ف زوال بعضها... لا يجب عليه الفحص.

أما الصورة الأول: اختار جميع الفقهاء وجوب الفحص، لأنّه كما قلنا ف بحث وجوب تقليد الأعلم وجوب الفحص، قال الإمام
الراحل والسيد والآخرون ف مسألة الأعلمية: يجب عليه الفحص، ولن بما أنّ الإمام الراحل اعتبر تقليد الأعلم من باب الاحتياط

م عقلالمجتهد، لأنّ وجوب الفحص مقدمة وح يجب أن تتوفر ف الأحوط، وكذا سائر الشروط الت قال: يجب الفحص عل
لاحراز هذه الشروط، فعليه كما أنّه يجب عليه الفحص ف بدء التقليد فذلك يجب عليه الفحص إذا قلَّد من غير فحص.

ه فزوالها، هل يجب عليه الفحص أم لا؟ قلنا إذا كان ش ا الصورة الثانية: إذا تيقن من توفر الشروط اللازمة ثم شك فوأم
زوالها يستصحب الحالة السابقة ويبن عل البقاء، كما ذهب إليه الإمام الراحل (قدس سره) ف التحرير حيث إنّه قال: يجب عليه

الفحص عل الأحوط. وقال السيد (قدس سره) ف العروة: يجب عليه الفحص عل نحو الفتوى.

لابدّ من إيضاح عدّة امور لنحصل عل حم هذه الصورة:

الأول: ذهب الفقهاء إل وجود فرق بين باب الاجتهاد والرواية والشهادة وبين باب الفتوى، حيث اختاروا ف باب الرواية والشهادة
توفر الشروط ف الراوي والشاهد حين نقل الرواية من حيث الاطمئنان والمذهب والصحة، وتعتبر روايته وخبره إل ما قبل

انحرفه، يعن إذا زالت هذه الشروط من الراوي بعد الرواية لا تضر بمصداقية رواياته السابقة، وتون الرواية قابلة للاعتماد، وكذا
الحال ف باب الشهادة، يعن إذا كان حين الإدلاء بشهادته عادلا ثم شنا ببقاء العدالة نحم ببقائها، ولن الأمر يختلف بالنسبة

للفتوى، لأنّ الفتوى صورة رابعة غير متوفرة ف الصور الثلاث السابقة الت ذكرناها، يعن إذا كان الملّف متيقناً 

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


صفحه 457 
بتقليد مجتهد جامع للشرائط وعمل وفقاً لفتوى إما عن طريق السماع أو الرسالة العملية أو بشهادة العدلين ثم شك بزوال هذه

الشرائط عنه من العدالة والاجتهاد والذاكرة بحيث لا يتذكر المبان الاجتهادية ويشخص الفروع، قالوا جميعاً: عدم حجية فتاواه
السابقة.

سؤال: لماذا فرق الفقهاء بين الحالة السابقة واللاحقة، والحال أنّ المجتهد حينما أفت كان حائزاً جميع تلك الشرائط الت تؤهله
ليون مقلَّداً وقلَّده الملّف وعمل بتقليده، والآن بعد زوال الشرائط عنه يجب اسقاط حجية تمام فتاواه، والحال أنّ الفتوى السابقة
حجيتها ثابتة، فما قلنا ببقاء حجية قول الراوي والشاهد إذا ما زالت عنهما الشرائط فيما بعد فذلك الأمر هنا ف بقاء حجية قول

المجتهد بعد زوال هذه الشروط.

الجواب: إما أن نقول إنّ للفتوى بعداً ولائياً أو أنّها منصب عظيم، بمعن إذا كان شخص غير عادل أو فاقداً للعدالة فالشارع
المقدّس لا يختار هذا الإنسان لمنصب عظيم مثل منصب الفتوى، بل قيل: إنّها أمانة ف الدين، خلافاً للراوي والشاهد حيث

يقومان بعمل يقبل منهما ف حينه وتسري آثاره مع بقاء آثار الشهادة والرواية، ولن بما أنّ الفتوى منصب عظيم لا يمن التعويل
عليه بعد زوال وفقدان الشرائط، عل أية حال ذكر هذا الفرق ف كلمات السيد الخوئ (قدس سره) ف كتاب (التنقيح) وبعض

تلامذته.

عل أية حال، نعم، يمن أن يقال: إنّ الفتوى أمر خطير ومنصب عظيم، ولن هذا الأمر بالنسبة إل المتأخرين والعصور
المتأخرة ومراجعنا العظام اليوم، ولن لو دققنا ف العصور المتقدمة وبالأخص ف عصر الأئمة الأطهار (عليهم السلام) لوجدنا
أنّه لا فرق بين منصب الراوي ومنصب المفت، لأنّ أكثر الذين كانوا رواة كانوا ف مقام الافتاء ف الغالب أيضاً، فإذن لا يمن

الاعتماد عل هذا الفارق بين الرواية والفتوى.

صفحه 458 
عل أية حال، ف هذه الصورة حيث كان الملّف عل يقين من تقليده ثم شك ف زوال الشرائط عن المقلَّد، قلنا ف هذا المجال إنّ

للروايات الت وردت ف باب الاستصحاب كما درسنا ف (رسائل الشيخ (قدس سره) ) قاعدتين: إحداهما: قاعدة الاستصحاب
والأخرى قاعدة اليقين.

إن قلت: ما هو الفرق بين القاعدتين؟

قلت: أما قاعدة الاستصحاب فتعبر عن الشك الطارىء، يعن كنت عل يقين من عدالة زيد اليوم، ثم شت ف بقاء عدالته بعد
ذلك، فيون شك عارضاً عل يقينك. وأما قاعدة اليقين فتعبر عن شك طارىء، يعن كنت متيقناً بعدالة زيد وصليت خلفه ثم

شت ف صلاتك الت صليتها خلفه، هل كان ف الأمس حين صليت خلفه عادلا أم لا؟ يعن كان لشك سراية إل نفس اليقين،
خلافاً للاستصحاب حيث الشك لا يسري إل اليقين بل هو شك عارض عل عدالة زيد اليوم شمول القاعدتين له، يعن من كان
لّف علكان الم الاستصحاب، إذا قال فقيه: إنّ هناك قاعدة أخرى هو اليقين، يعن يقينه السابق، هذا ف عل يقينه يمض عل

يقين من وجود الشرائط ف المجتهد زيد أو عدالته ولنه يشك الآن هل كان جامعاً للشرائط من البداية أم لا؟ فلا يعتن بشه، ولن
إذا قلنا ليس هناك قاعدة باسم اليقين، فلا جريان للاستصحاب، فيرجع شه إل من لم يعلم هل كان حائزاً للشرائط أم لا؟ وبذلك

يزول يقينه بشه، وقلنا ف مثل هذا المورد يجب الفحص، ولن لو التزمنا بقاعدة اليقين لا يجب الفحص، وكذلك ف جريان
قاعدة الاستصحاب. ولذا لم يستفد الإمام الراحل (قدس سره) من قاعدة اليقين وقال: يجب الفحص عل الأحوط.



إن قلت: بما أنّه يحتمل وجود قاعدة اليقين، هل يمن أن نفت بصورة قاطعة بوجوب الفحص ونحتاط ف المسألة.

قلت: إذا كان بحسب الاستدلال الفن، من قال بقاعدة اليقين، لا يجب 

صفحه 459 
الفحص، ومن قال بعدمه يجب الفحص فلا مجال للاحتياط، ولن الإمام الراحل عل مبناه الخاص احتاط هنا.

وأما الصورة الثالثة: فالدليل هنا واضح وهو الاستصحاب، بمعن أنّ الملّف لما أحرز اجتهاد زيد وجامعيته للشرائط ف عدالته
واجتهاده وسائر الشرائط، ثم شك هل أنّ هذه الشرائط قائمة به الآن كذلك أم لا؟ مثلا شك ف عدالته واجتهاده فمقتض الدليل هنا

هو استحصاب الحالة السابقة من عدالته واجتهاده.


