
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 29 شوال 1432

الدرس المائة وثلاثة وعشرون
الجلسة 123 

الدرس المائة وثلاثة وعشرون
بق هناك شء بالنسبة للمسألة السابقة وهو قول الإمام الراحل (قدس سره) ف بحث الاستصحاب ف الصفحة 230 من كتاب
الاستصحاب الذي كتبه بقلمه الشريف: «لا نتمن الاستفادة من الروايات الواردة ف باب الاستصحاب قاعدة اليقين، بل ليس

هناك دليل آخر لهذه القاعدة».

هنا يطرح هذا الإشال: لماذا ذكر ف الفرع السابق: عل الأحوط، والحال أنّ المشهور والسيد (قدس سره) لم يقبلوا بدليل هذه
القاعدة الت تقول بعدم الاعتناء بالشك، وقال عل الأحوط؟ لماذا لم يفتِ بصورة قاطعة بوجوب الفحص، فحينئذ يبق الإشال

عل قوته، إما أن نقول لا وجه لهذا الاحتياط ولابدّ من فتوى قاطعة لوجوب الفحص، أو نقول إنّ الإمام الراحل (قدس سره) كان
يحتمل جحية قاعدة اليقين انطلاقاً من بعض روايات الاستصحاب الت يمن استفادة قاعدة اليقين منها فيون ذلك منشأ

الاحتياط الذي ذكره، ولن حسب تتبع للمسألة ف الحواش الت كتبت عل العروة لم أجد من الفقهاء من احتاط ف المسألة بل
إنّ الجميع أفتوا بوجوب الفحص.

المسألة (18): «إذا عرض للمجتهد ما يوجب فقده للشرائط من فسق أو 

صفحه 460 
جنون أو نسيان يجب العدول إل المجتهد الجامع لها، ولا يجوز البقاء عل تقليده، كما أنّه لو قلَّد من لم ين جامعاً للشرائط

ومض عليه برهة من الزمان كان كمن لم يقلد أصلا فحاله حال الجاهل القاصر أو المقصر».

ف هذه المسألة فرعان:

الفرع الأول: إذا قلَّد مجتهداً كان جامعاً للشرائط، ثم عرض عليه عارض مثل الجنون أو الفسق أو النسيان، وجب عليه العدول إل
من هو جامع لها، إنّ مسألة الجنون والفسق معناها ظاهر وواضح، فما هو النسيان؟ هل أنّ المراد من النسيان نسيان الأراء
والفتاوى، فهذا كثير الحدوث عند المجتهدين والفقهاء، لأنّه قد ينس المجتهد فتوى أو رأياً من آرائه أو فتاواه لثرة المسائل

والفروعات والآراء، ولذا لو سألت بعض الفقهاء عن رأيه ف مسألة يقول لك ارجع إل رسالتنا العملية، يعن أنّه لا يتذكر المسألة
أو الفتوى بصورة كلية أو جزئية، فهذا الأمر محتمل وواضح، والمشهور اليوم عند الفقهاء وعند الناس رجوعهم إل الرسائل

العملية عند الحاجة إل رأي المجتهد. إذن ما هو المراد من النسيان المذكور ف هذه المسألة؟ قيل هناك احتمالان:

الاحتمال الأول: إذا لم ين هناك مجال لدى المجتهد لتابة هذه الآراء والفتاوى، بل يأخذها الملّف من المجتهد مباشرة عن طريق
السماع، ثم بعد فترة يسئل عنها فيقول لا أدري، فهل المراد هذا النوع من النسيان أم لا؟

كلمات الوالد المعظم (دام ظلّه) حيث قال: إنّ المراد من النسيان هو نسيان المبان ورد هذا الاحتمال ف :الاحتمال الثان

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


الاجتهادية، بمعن أنّه ينس المبان الت اعتمد عليها ف الاستنباط فحينئذ لا تبق القواعد الفقهية والأصولية ف ذاكرته، أو بعبارة
أخرى، زوال ملة الاجتهاد.

إن قلت: يمن طرح هذه الفرضية إذا كان لشخص ملة اجتهادية ثم عرض عليه النسيان فهل يسري الحم عل جميع الفتاوى
 كانت قد صدرت منه ف الت

صفحه 461 
زمان الاجتهاد أو يقتصر عل ما بعد النسيان؟

قلت: يجب عليه العدول إل من تتوفر الشرائط عنده.

إن قلت: لماذا؟

قلت: لأنّ الدليل هو أنّ أدلة التقليد ظاهرة ف اشتراط توفر الشرائط ف المجتهد حدوثاً وبقاء، مثل شرط العقل والعدل والاجتهاد.
والحديث الوارد ف هذا المضمار: «أما من كان من الفقهاء صائناً لنفسه حافظاً لدينه» دليل واضح عل توفر هذه الشروط حدوثاً

وبقاء، نعم، إنّ شرط الحياة لا يعتبر بقاء بل يف حدوثاً، فيجوز البقاء عل تقليد الميت حسب الأدلة المذكورة ف محلها.

قال السيد الخوئ (قدس سره) : نسب إل بعض ـ لا نعلم من هو المنسوب إليه ـ الفقهاء: يف ف التقليد كونه حدوثاً، لا يلزم
شرط البقاء، يعن إذا ثبت عدالته واجتهاده وعقله يف هذه الشروط حدوثاً دون البقاء، ولن قلنا: إنّ أدلة التقليد ظاهرة ومعتبرة

.حدوثاً وبقاء

الفرع الثان: ما يظهر من هذه المسألة ف العبارة المذكورة: «كما لو قلَّد من لم ين جامعاً للشرائط ومض عليه برهة من
الزمان»، فيون حال هذا الملّف كحال من لم يقلد من البداية إما تقصيراً أو قصوراً، فوردت هذا المسألة ف العروة تحت عنوان

المسألة (37): «إذا قلَّد من ليس له أهلية الفتوى، ثم التفت وجب عليه العدول، وحال أعماله السابقة حال عمل الجاهل غير
المقلّد».

توضيح ذلك: إذا قلَّد الملّف زيداً ثم تبين له أنّ زيداً ليس له أهلية الفتوى، فهذه المسألة لها صورتان:

الصورة الأول: قلَّده عن عذر شرع مثل العلم والبينة عل أنّه تتوفر فيه الشرائط ثم تبين له أنّه فاقد لها، قالوا: وجب عليه العدول،
وأعماله السابقة باطلة.

الصورة الثانية: لم ين له عذر شرع ولا العلم والبينة، قال الفقهاء ف كلتا الصورتين كأنّه لم يقلّد أبداً، وف تفصيل هاتين
الصورتين قالوا: إذا كان له عذر 

صفحه 462 
شرع مثل العلم والبينة فيعتبر جاهلا قاصراً، وإذا لم ين له عذر شرع فيعتبر جاهلا مقصراً.

ما هو دليل هذا التفصيل؟ الدليل هو يجب عل الإنسان أن يستند ف أعماله عل دليل وحجة، فعندما قلَّد من ليس له أهلية الفتوى
حجة، وهذا التقليد لم يستند إل ن قوله حجة، إذن لم يتحقق تقليده، لأنّ التقليد الصحيح هو أن يستند الإنسان إلمن البدء لم ي



حجة، وبعبارة أخرى: أنّ الشرائط المذكورة ف مرجع التقليد ليست شرائط الذكورية والعلمية، بل شرائط واقعية، يعن إذا حصل
لديك أنّه عالم ثم تبين أنّه ليس بعالم يظهر من ذلك أنّه لم ين حائزاً للشرائط من البداية فلا يصح أخذ الفتوى منه، وقس عل ذلك

بقية الشرائط الأحد عشر الت ذكرناها ف أول البحث. فعليه إذا كانت الشرائط واقعية تون النتيجة أنّ تقليده من أول الأمر كان
لمن ليس له أهلية التقليد والفتوى، ونظراً لذلك يون تقليده باطلا وحمه حم الجاهل سواء كان قاصراً أو مقصراً.

ملاحظة: ذكرنا فيما سبق بحثاً حول من قلَّد مجتهداً ثم مات هذا المجتهد فقلَّد الآخر الذي يخالف الأول ف الفتوى، قلنا: هناك
بحث تحت عنوان الإجزاء، يعن أنّ تقليده كان طبقاً لنظر المجتهد الأول فهو حم ظاهري والحم الظاهري مجز عن الحم

الواقع، فوقع الاختلاف ف البرى، هل هو مجز أم لا؟ بالأخرى لو قلنا بالاجزاء نرجع إل الفرع الثان حيث قلنا إذا قلَّد من ليس
له أهلية الفتوى، إما كان له عذر شرع من علم وجدان أو قامت البينة عل أهلية زيد للتقليد وعمل بتقليده مدّة من الزمن ثم تبين
له أنّ زيداً ليس له أهلية الفتوى فهل هذا من مصاديق الإجزاء أم لا؟ مثلا قلَّد مرجعاً يقول بفاية التسبيحات الأربع مرة واحدة ثم
مات هذا المرجع، فرجع إل آخر يقول بعدم كفاية التسبيحات الأربع مرة واحدة، فقلنا أحد طرق تصحيح أعمال هذا الملّف هو

الإجزاء ـ وذلك إذا قبلنا بالبرى ف بحث الإجزاء ـ الأحام الظاهرية عن الأحام الواقعية، فيقع 

صفحه 463 
سؤالنا عل مسألة الإجزاء يعن هل أنّ هذا البحث هو من مصاديق الإجزاء أم لا؟

أشار السيد الخوئ (قدس سره) ف كتاب (التنقيح(1)) إل مسألة البرى فقط، وقال: انّ الحم الظاهري لا يجزي عن الحم
الواقع، ولنّه لم يشر إل الصغرى باب الإجزاء وهل أنّ هذا البحث من حيث الصغرى من مصاديق الإجزاء أم لا؟ فعليه أنّ هناك

حجة قائمة بعمل الملّف بفتوى المجتهد الجامع للشرائط بقيام بينة فهذا حم ظاهري، ثم تبين أنّه ليس أهلا للتقليد، فلا يمن
القول إنّه عمل بالحجة والبرهان هذا من جهة، ومن جهة أخرى كان عمله بعذر شرع قائم عل علم أو بينة.


