
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 29 شوال 1432

الدرس المائة وتسعة وعشرون
الجلسة 129 

الدرس المائة وتسعة وعشرون
المسألة (20): «عمل الجاهل المقصر الملتفت من دون تقليد باطل، إلا إذا أت به برجاء درك الواقع وانطبق عليه أو عل فتوى من

يجوز تقليده، وكذا عمل الجاهل القاصر أو المقصر مع تحقق قصد القربة صحيح إذا طابق الواقع أو فتوى المجتهد الذي يجوز
تقليده».

وهنا أمور:

1 ـ هل أنّ عمل الجاهل المقصر مطلقاً باطل بدون تقليد؟

2 ـ تقليده صحيح ولا يحتاج للرجوع إل أحد.

صفحه 481 
3 ـ القول بالتفصيل.

حاول الإمام الراحل (قدس سره) أن يصور المسألة ف دوائرها الثلاث: 1 ـ جاهل مقصر ملتفت، 2 ـ جاهل مقصر غافل قاصر، 3
ـ جاهل قاصر.

وقد قسم المرحوم السيد اليزدي قبل الإمام الراحل هذه المسألة إل ثلاثة أقسام أيضاً.

ما هو معن القاصر والمقصر؟

أما الجاهل المقصر الملتفت، فهو من كان باستطاعته أن يسأل عن المسألة ولم يسأل وعمل عل رأيه ثم تبين خلافه، مثلا هل كان
عليه ف يوم الجمعة أن يأت بالجمعة أو الظهر، مع تمنه من الرجوع إل المجتهد ولنه لم يرجع. والآن لا يدري هل أنّ عمله

مطابق للواقع أم لا؟

وأما الجاهل المقصر الغافل، فهو من له القدرة لمراجعة المجتهد ولنه غافل عن جهله، يعن غافل عن جهله بالرجوع إل المجتهد
الحم الواقع.

وأما الجاهل القاصر، فهو الذي لا يتمن من الرجوع إل المجتهد، فيون جهله جهل قصوري. فيقع البحث ف مقامين:

المقام الأول: هل أنّ الجاهل بالأحام الشرعية يستحق العقاب أم لا؟

ذهب المشهور من الفقهاء إل عدم استحقاق الجاهل القاصر للعقاب، يعن الشخص الذي لا قدرة له عل الاستنباط، وكذلك

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


الرجوع إل المجتهد ثم عمل بما يخالف الواقع، فهذا جاهل قاصر لا يستحق العقاب، ولن ف المقابل قالوا: الجاهل المقصر
يستحق العقاب، لأنّه مع احتماله لمخالفة الواقع قام بالعمل فيعتبر ذلك من مصاديق التجري.

فإذا احتملنا عمل الجاهل المقصر مطابقاً للواقع، هل يمن أن نقول مع احتمال المخالفة أنّه من مصاديق التجري، الظاهر كذلك،
لأنّه ليس من الضروري 

صفحه 482 
ف باب التجري حصول اليقين، كما ذكر ف محل ف (الرسائل) مثلا، يشرب الخمر بعنوان أنّه خمر ثم يتبين له أنّه ماء، هنا يقال

إنّه تجري، وقيل: هل أنّ التجري فيه عقاب أم لا؟ عل كل حال فإنّ الجاهل المقصر يستحق العقاب سواء كان عمله مخالفاً للواقع
أو موافقاً له.

المقام الثان: إذا خالف الواقع فلا شك ف بطلان عمله، وكيف لو طابق الواقع؟ مثلا، لو جهل أنّ صلاته ف هذا المان قصر أم
ن له أنّ صلاته مطابقة للواقع، فهل أنّ هذا العمل صحيح أم لا؟ قلنا يجب التفصيل فقصراً، ثم تبي تمام وعمل بدون تقليد وصل

الفرض بين الجاهل القاصر والجاهل المقصر، قال الإمام الراحل (قدس سره) : «عمل الجاهل المقصر الملتفت من دون تقليد
باطل، إلا إذا أت به برجاء درك الواقع وانطبق عليه أو عل فتوى من يجوز تقليده...»، هذا ف الجاهل المقصر الملتفت، أو حصل

له علم وجدان أنّ عمله مطابق للواقع أو مطابق لفتوى من يريد تقليده.

ذكرت هذا المسألة ف (العروة) تحت عنوان المسألة (16)، فقد قال السيد (قدس سره) : «عمل الجاهل المقصر ا لملتفت باطل
وإن كان مطابقاً للواقع».

بعد هذا الر والفر فأي من هاتين النظريتين صحيحة، هل ما طرحه الإمام الراحل (قدس سره) حيث قال بالصحة مع مطابقته
للواقع، أم ما طرحه السيد (قدس سره) حيث ذهب إل بطلانه مطلقاً.

فالواجبات الت قصد القربة، وإلا تحتاج إل الواجبات التعبدية الت لام فإنّ مفروض ال ،هنا ملاحظة يجب الالتفات إليها وه
لا تحتاج إل قصد القربة مثل غسل الثوب بعد ملاقاته البول ف ماء الر مرة أو مرتين، فإذا غسله مرة واحدة، ثم علم أنّ عليه أن

يغسله مرتين فلا يحتاج إل قصد القربة لأنّه واجب توسل والأمر فيه دائر بين الوجود والعدم، أو مثلا، يجب التسمية ف الذبح،
فإنّه ليس عنواناً تعبدياً ـ كما ذكر ذلك ف الاصطلاح الأصول، يعن أن 

صفحه 483 
يأت العمل بقصد الامتثال لأمر اله تعال ـ بل واجب توسل، فإذا ذبح دون أنّ يعلم بشرائط الذبح وذكر التسمية وقطع الأوداج
الأربعة وطابق عمله للواقع دون أن يقلد أحداً، قالوا: لا إشال فيه، وعليه فأنّ الواجبات التوسلية خارجة عن مفروض اللام،
مه التمام أم القصر فم العمل العبادي لا يدري حمحورية الواجبات التعبدية، فإذا جهل شخص ح ويدور أصل البحث ف

الصلاة، فهذا الشخص مقصر وملتفت إل جهله لأنّه يمنه الرجوع إل المجتهد ولم يرجع، قالوا: إن خالف عمله الواقع فهو باطل
حتماً، وإن طابق الواقع أو طابق فتوى المجتهد الذي كان يجوز له الرجوع إليه، فهل يقال هنا أيضاً ببطلان عمله أم لا؟ ذكر الفقهاء

جميعاً لبطلان هذا العمل أربعة أدلة نحاول التعرض إليها.

قبل بيان الأدلة هناك مسألة جديرة بالإهتمال وه إذا لم ين الملّف مجتهداً ولم ين محتاطاً وعمل بدون تقليد فما هو حمه؟
الصورة الأول ا جاهل مقصر ملتفت ، أو جاهل قاصر، أو جاهل مقصر غافل، ما ذكرناه كان فقيل للمسألة ثلاث صور: إم



المقصر الملتفت مع تمنه من الاحتياط، أو مع تمنه من الرجوع إل المجتهد ولنه لا يحتاط ولا يرجع إل المجتهد مع جهله أنّ
عمله مطابق للواقع أو مخالف له، فان نظر الإمام الراحل (قدس سره) التفصيل فأما إذا وافق عمله الواقع صدفة، فيون مطابقته

ليس عن علم وجدان لأننا نعيش ف زمن عدم القدرة الوصول إل الإمام المعصوم، فإحراز الواجدان غير ميسر، وأما إذا أحرز
طابق عمله فتوى المجتهد الذي يجوز له الرجوع إليه، فهذا الاحراز احراز تعبدي، فيبق هنا ش، وهو ما ذهب إليه الإمام الراحل

(قدس سره) وهو مطابقته لفتوى المجتهد الذي يجوز له الرجوع إليه، فعندما لا تتيسر الطريق إل العلم الوجدان يبق أمامنا احراز
مطابقة عمله للفتوى، أما لو قلنا بالاحتياط، وعمل الملّف بالاحتياط وحصل عنده اليقين فلا شك أنّ عمله يطابق الواقع، والحال

أنّ مسألة الاحتياط خارجة عن محل النزاع.

صفحه 484 
النتيجة: إنّ ما ورد ف كلمات الفقهاء لا يخرج عن العناوين الثلاثة: إما مطابقة الواقع، وإما مطابقة فتوى المجتهد الذي يجوز

الرجوع إليه حين العمل، وإما مطابقته لفتوى المجتهد الذي يجوز الرجوع إليه بالفعل، ولأنّه عمل عشر سنوات دون تقليد والآن
يريد الرجوع إل مجتهد جامع للشرائط، وعليه فإنّ إحراز الوجدان للواقع غير متوفر، فيبق طريق المطابقة مع فتوى المجتهد،
وهذه الطريقة إما حين العمل أو بالفعل، وما ذهب إليه الإمام الراحل (قدس سره) ف كلامه يخلو من قيد حين العمل أو الرجوع

بالفعل، وما أشار إليه السيد اليزدي (قدس سره) ف كتابه العروة هو بطلان عمله مطلقاً وإن طابق العمل الواقع أو من يجوز
الرجوع إليه.

مما ذكرناه سابقاً يمن ملاحظة وجوه أربعة ف مستند فتوى السيد (قدس سره) :

الوجه الأول: أنّ هذا النزاع ف الواجبات التعبدية دون الواجبات التوسلية، يعن كان الملّف جاهلا مقصراً ملتفتاً يمنه الرجوع
إل المجتهد ولم يرجع ولذا لا يتماش مع قصد القربة، لأنّه لا يعلم أنّ هذا الفعل واجب عليه أو لا، وسواء كان عمله مطابقاً

.ون باطلاالواجب من قصد القربة ي للمأمور به أم لا؟ وأنّ الواجب العبادي قوامه مع قصد القربة فإذا خل

إن قلت: كيف استفدنا من كلام السيد أنّ قصد القربة لا تماش من هذا الشخص؟

قلت: يظهر ذلك من كلامه وأما الجاهل القاصر أو الجاهل المقصر الغافل غير الملتفت حين العمل وحصل منه قصد القربة.

نظر الاستاذ المعظم:

يظهر أنّ هذا الدليل مخدوش وباطل، أولا: ما هو معن الواجب التعبدي؟ وثانياً: يراد من الواجب العبادي هو العمل الذي يؤت به
مضاف إل اله تبارك وتعال دون الأغراض الدنيوية، فالعامل بالعمل العبادي مثلا لا يعلم هل أنّ صلاة 

صفحه 485 
الجمعة واجبة أم لا؟ فاذا أت بهذه الصلاة بقصد القربة لا إشال فيه، لأنّ الجاهل المقصر لا جزم له وقيل ف محله لا اعتبار

للجزم ف امتثال العمل، بل المعتبر ف الامتثال هو اتيان العمل وتحقق غرض المول، فعليه إذا تحقق العمل تحقق قصد القربة
حينئذ فهو عمل عبادي.

الوجه الثان: ما ذكره الشيخ الأنصاري (قدس سره) ف كتاب (الرسائل) ف تنبيهات (الشبهة الوجوبية) ف التنبيه الثان قال: إذا
كان الملّف جاهلا مقصراً وملتفتاً ومحتملا مطابقة عمله للواقع أو عدم مطابقته، فلو اكتف بهذا قال مثلا، يصل الجمعة دون



الظهر ودون أن يحتاط، وعليه فإنّ هذا الملّف لا يريد أن يأت المأمور به عل جميع التقادير، لأنّه لا يأت العمل عل تقدير تعلق
أمر المول به، بل يأتيه عل تقدير ما تعلق به ف الواقع وهذا المقدار لا يف ف الامتثال.

نظر الاستاذ المعظم:

مقام الامتثال التقديري، وما هو الامتثال التقديري؟ هو عبارة عن عل يظهر أنّ هذا الدليل مخدوش أيضاً، لأنّه لا يعتبر كافياً ف
تقدير تعلق الأمر بالفعل، والحال لقد ثبت ف محلّه أنّ العقلاء يعتبرون كافية الامتثال التقديري، وبعبارة أخرى، نقول أنّ امتثال

اتيان العمل المأمور به لازم.

إن قلت: ما معن الاتيان؟

قلت: هو اتيان العمل المطابق للمأمور به.

إن قلت: ما معن الامتثال؟

قلت: هو موافقة المأت به للمأمور به.

فإذا شنا ف هذا الامتثال لونه عل جميع التقادير، فيرجع شنا إل هل أنّ الشء الزائد معتبر ف الامتثال أم لا؟ دعوى أصالة
البراءة العقلية والنقلية أنّه يف ف الامتثال مطلق الامتثال حت الامتثال التقديري، فعليه إذا قصد الملّف 

صفحه 486 
الامتثال التقديري عل نحو المطلق قائلا إذا كان مراد المول هذا الأمر أمتثل له بقصد امتثال التقديري، يف هذا الامتثال

التقديري.

الوجه الثالث: ادع الشيخ الأنصاري (قدس سره) الاجماع نقلا عن السيد المرتض، «من لا يعلم أحام الصلاة فصلاته باطلة»
.ون عمله باطلالّف إذا لا يعلم هل أنّ صلاته هذه واجبة أم لا؟ فهو جاهل يشمله الإجماع فيون النتيجة أنّ المفت

نظر الاستاذ المعظم:

يمن مناقشة هذا الدليل أيضاً بعدّة أجوبة: أولا: أنّ هذا الاجماع اجماع منقول لا حجية له. وثانياً: أنّ هذا الاجماع مدرك أو
محتمل المدرك يعن أنّ المجمعين استندوا إل أدلة ومدارك، والإجماع بهذه الصورة لا حجية ليقينه ولا لمحتمله. ثالثاً: ما هو
مرادكم من الإجماع ف بطلان عمله، هل هو باطل وإن كان مطابقاً للواقع؟ فهذا غير صحيح، وإنّ كان مرادكم من الاجماع هو

باطل لعدم علمه بأحام الصلاة، فهذا أيضاً غير صحيح، والحال أنّ معن باطل هنا شء آخر، وهو هل أنّه باطل لعدم علمه
لمطابقته للواقع أم لا؟ أو مطابق لفتوى من يجوز الرجوع إليه أم لا؟ أو أنّ بطلانه مع عدم مطابقته للواقع وأما لو انشف مطابقته

للواقع بعدئذ فلا بطلان لعمله.

الوجه الرابع: نفس هذا الاجماع ادع ف خصوص الجاهل المقصر، خلافاً للوجه الثالث الذي كان يقول: إنّ هذا الاجماع شامل
للجاهل المقصر دون الحصر به، ولن ف هذا الدليل يحصره ف الجاهل المقصر، يعن أنّ الجاهل المقصر بالخصوص إذا عمل

عملا عبادياً يون عمله باطلا بالاجماع.



نظر الاستاذ المعظم:

هذا الدليل مخدوش أيضاً كسابقه وما ذكرناه ف الجواب الثالث يأت هنا 

صفحه 487 
أيضاً النعل بالنعل.

صحة فتوى السيد (قدس سره) بعد ما ذكرنا الوجوه الأربعة، ولا أدري هل هنا دليل خامس أم لا؟ يبق عل النتيجة: لم نجد دليلا
ذلك للمتتبع الخبير ليقف عل صحة دليله وما ذكره الإمام الراحل ف (التحرير) هو خالف للسيد ف العروة.


