
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 29 شوال 1432

الدرس المائة وخمسة وأربعون
الجلسة 145 

الدرس المائة وخمسة وأربعون

تعريف العدالة:

ما هو تعريف العدالة وما ه حقيقتها؟ ذكر الفقهاء جميعاً ف كلماتهم تعاريف خمسة للعدالة، فلابدّ من التعرض لها لنرى الصحيح
منها والسقيم، وهل أنّ 

صفحه 537 
العدالة الت ه موضوع لثير من الأحام الشرعية من الأوصاف النفسانية أم الأفعال الخارجية، وهل بين العدالة والفسق حد

وسط؟ يعن أن يقال لا هو عادل ولا فاسق، أو يقال إذا لم ين عادلا فهو فاسق وإذا كان فاسقاً فليس بعادل، وهذه ه التعاريف
الخمسة:

التعريف الأول: عرف مشهور من المتأخرين ـ ومنهم الإمام الراحل (قدس سره) ، بل الظاهر من عصر المرحوم العلامة (قدس
سره) ـ العدالة ه عبارة عن: كيفية نفسانية راسخة ف النفس، وقد جاءت ف بعض كلماتهم أنّها: حالة نفسانية أو ملة نفسانية أو

.ون النتيجة: أنّ العدالة من الأوصاف النفسانية لا ربط لها بالعمل الخارجهيئة نفسانية، فت

التعريف الثان: قال المرحوم ابن ادريس ف كتابه «السرائر»: العدالة ه عبارة عن اجتناب المحرمات ـ عن مجموعة من
المعاص أو لا أقل اجتناب المعاص البيرة ـ والاتيان بالواجبات،، فعبارة ابن ادريس ه بيان لحد العادل هو الذي لا يخل

بواجب ولا يرتب قبيحاً، ولذا ورد هذا التعريف بصورتين: قيل: اجتناب المعاص والإتيان بالواجبات الناشئة عن ملة نفسانية،
ولم يذكر الآخرون الجملة الأخيرة «ناشئة عن ملة نفسانية»، وقيل: الإتيان بالواجبات واجتناب المعاص، وورد هذا الثان عن

الأشهر، والأول منسوب إل ونسباه إل (امكفاية الأح) كتابه والمرحوم المحقق السبزواري (قدس سرهما) ف المرحوم المجلس
النفس. وهناك طبعاً فرق بين الأشهر والمشهور، والمشهور أقوى ف ة نفسانية راسخة فالمشهور حيث قولهم إنّ العدالة مل

الاستدلال من الأشهر.

فإذا عرفنا العدالة بالتعريف الثان يون للعدالة عنوان عمل، يعن أنّ العدالة ه الاتيان بالواجبات واجتناب المحرمات، فيون
.ون التعريف بالمسبب والمقتضمسبباً، في ،التعريف الأول: كيفية نفسانية سبباً، والثان

 ون لدينا ثلاثة تعاريف، فنقول بعودة الثانالنتيجة ت ا كان التعريف ففأي

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


صفحه 538 
والثالث إل الأول، لأننا عل يقين أنّه لا دور لملة بما ه ملة، ولا كيفية بما ه كيفية، ف الشريعة، بل الموجود الملة المتلبسة

بالعمل والمقترنة بالإتيان وبالواجبات وترك المحرمات، وإلا يلزم اجتماع العدالة والفسق ف محل واحد، بمعن إذا قلنا إنّ هذا
الشخص له ملة بما ه ملة ثم ظهر منه ف العمل الخارج فسق، فعليه بما أنّ له ملة فهو عادل، وبما أنّ الفسق ظهر منه فهو

فاسق ف مرتبة من مراتب الفسق، ثم هناك فرق بين العدالة والعصمة، لأنّ العصمة ه ملة راسخة تمنع صاحبها من ارتاب
الذنب كبيراً كان أو صغيراً مع قدرته عل ارتابه، وليس الأمر كذلك ف العدالة، فيمن أن يون الشخص عادلا مع عدم امتناع

صدور الذنب منه، مثل (نعوذ باله) الذب والغيبة وأمثالهما، فعليه لو عرفنا العدالة بيفية نفسانية محضة فقط فيجب أن يقال إنّ
الذي صدر منه فسق عادل وفاسق فيأت هذا المحضور. فعليه أن اليفية بما ه كيفية لا دور لها ف الشارع المقدّس، ومن هنا
نقول يجب أن تون العدالة عملا خارجياً دون أنّ نجعل العمل الخارج ملاكاً. ولذا عبر الإمام الراحل ف (تحرير الوسيلة) بأنّ

العدالة كيفية نفسانية باعثة عل ملازمة التقوى يظهر ف العمل، دون أن تون أمراً نفسانياً.

التعريف الرابع: ادع المرحوم الشيخ الطوس ف المبسوط والخلاف،الاجماع، وكذلك ابن الجنيد والشيخ المفيد، وأبوحنيفة من
علماء العامة حيث قالوا: العدالة، يعن الإسلام وعدم ظهور الفسق، ولازم هذا التعريف أنّ أكثر الناس يتصفون بالعدالة، لأنّ أغلب

الناس لا يظهرون ولا يجهرون بالفسق وإن كانوا ف الباطن فساقاً، فيون تعريف العدالة هو عدم ظهور الفسق لا عدم الفسق
.الباطن

التعريف الخامس: العدالة تعن حسن الظاهر، بمعن أن يقال لفرد ف المجتمع إنّه انسان ظاهر الصلاح، فعل التعريفين الرابع
والخامس ليس هناك ف تعريف العدالة شء تحت عنوان «اليفية النفسانية» وبالأخص ف التعريف الخامس، 

صفحه 539 
حينما نراه عاملا التعريف الخامس بدون معاشرة الإنسان لا يفهم أنّ له حسن الظاهر أو لا، يعن والفرق بين التعريفين، فف

بالواجبات وتاركاً للمحرمات ندرك أنّ له حسن الظاهر، وأما عل التعريف الرابع، عدم ظهور الفسق دون ملازمة ذلك بالمعاشرة،
فهل أنّ هذين التعريفين هما تعريفان للعدالة أم معرفان ف باب للعدالة؟ وهل هما مفسران أم طريقان للعدالة.

قال بعض الأكابر كالسيد الخوئ ف كتابه (التنقيح(1)): ليسا تعريفين للعدالة بل معرفين وطريقين لثبوت العدالة، لأنّ القرآن
الريم الذين يرتبون المعصية من الناس ف الباطن بالفسق وقال: (اولئك هم الفاسقون) ، وكذلك السنّة النبوية الشريفة فيستفاد

من المفهوم القرآن أنّ للفاسق معن واقعياً سواء كان ظاهراً أم لا، والحال أنّ الناس لا ينسبونهم إل الفسق، فعليه لو عرفنا
.عدم ظهور الفسق كان مخالفاً للفهوم القرآن العدالة بمعن

بيان الاستاذ المعظم:

ما ذكره السيد الخوئ (قدس سره) صحيح بالنسبة إل البيان الأول يعن بالنسبة إل الآية الشريفة: (اولئك هم الفاسقون) بأنّ
الفسق له معن الواقع سواء كان ظاهراً أو باطناً، ولنّه لم يأتِ سماحته (قدس سره) بدليل عل أنّ حسن الظاهر يدل عل العدالة،

لأنّ حسن الظاهر طريق للعدالة وليس تعريفاً للعدالة، فلو سلّمنا بأنّ البيان الأول صحيح فهذا إثبات للبيان الرابع وهو العنوان
.الطريق

إن قلت: إذا عرفنا العدالة بحسن الظاهر، فما ه العدالة؟ يعن حسن الظاهر ليس بملة وليس له ارتباط بالتقوى بل يمن اعتباره
درجة من درجات التقوى.



قلت: سوف نتعرض لبيان ذلك ف البحوث القادمة.

 كتابه «الخلاف» ف (قدس سره) ف ء: هناك عبارة للمرحوم الشيخ الطوسش بق

1 ـ التنقيح، ج 1، ص 212.

صفحه 540 
مسألة الخصومة بين الشخصين، مثلا إذا شهد شاهد مسلم كامل اسلامه ولم يعرف عنه الجرح من قبل القاض ولا أخبر بفسقه،
فهل يجب عل القاض أن يفحص عن حاله وجرحه أم لا؟ أي عن جرحه الظاهري، قال الشيخ (قدس سره) : كلا، لا يجب عليه
الفحص، وقال ف مقابل ما ذكره العامة كالشافع الذي يقول بوجوب الفحص: لأنّ الأصل ف الإسلام العدالة والفسق طارىء

عليه» يعن أصل العدالة يحتاج إل دليل، ثم قال: «نحن نعلم أنّه ما كان البحث ف أيام النب الأكرم (صل اله عليه وآله) ولا أيام
.ه القاضام التابعين، وإنّما أحدثه شريك بن عبدالالصحابة ولا أي

نفهم من بيان الشيخ أنّ التعريف الرابع يعن الاسلام وعدم ظهور الفسق هو طريق إل العدالة وليس تعريفاً للعدالة، فلا يدل بيان
السيد الخوئ والشيخ الطوس (قدس سرهما) عل أنّ التعريف الخامس هو حسن الظاهر خارج عن تعريف العدالة.


