
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » تقريرات دروس خارج الفقه ‐ الاجتهاد و التقليد »

بتاريخ 29 شوال 1432

الدرس المائة خمسة وخمسون
الجلسة 155 

الدرس المائة خمسة وخمسون

إشالات المرحوم الأنصاري:

ذكر المرحوم الشيخ الأنصاري (قدس سره) حول «الملة» إشالات أربعة أو خمسة ف كتابه «رسالة العدالة» ثم أجاب عنها،
وقبل ذكر هذه الإشالات، لابدّ من الوقوف عل هذه الرواية والاطلاع عل نظر الشيخ فيها، هناك من يقول إنّ العدالة ه الملة

النفسانية، ولن يستفاد من الروايات أنّ العدالة ه حسن الظاهر، وقد ذُكرت أكثر هذه الروايات ف أبواب الشهادات الباب 41،
مثلا نقرأ ف بعضها:

1 ـ ما رواه عبداله بن المغيرة، قال: قلت: للرضا(عليه السلام) ... قال: «كل من ولد عل الفطرة وعرف بالصلاح ف نفسه جازت

شهادته»(1).

2 ـ ما رواه العلاء بن سيابة قال: سألت أبا عبداله(عليه السلام) عن شهادة من يلعب بالحمام، قال: «لا بأس إذا كان لا يعرف

بفسق»(2).

3 ـ ما رواه عمار بن مروان، عن أب عبداله(عليه السلام) ف الرجل يشهد لابنه، والابن لأبيه، والرجل لامرأته، فقال: «لا بأس بذلك

إذا كان خيراً»(3).

4 ـ ما رواه أبو بصير، عن أب عبداله(عليه السلام) قال: «لا بأس بشهادة الضيف إذا 

1 ـ وسائل الشيعة، ج 27، الباب 41 من أبواب الشهادات، ح .21
2 ـ المصدر السابق، ح .6
3 ـ المصدر السابق، ح 9.

صفحه 576 

كان عفيفاً صائناً»(1).

5 ـ ما رواه إبراهيم بن زياد الرخ، عن الصادق جعفر بن محمد (عليهما السلام) قال: «من صلّ خمس صلوات ف اليوم

والليل ف جماعة فظنوا به خيراً، وأجيزوا شهادته»(2).

قد يواجه سند بعض هذه الروايات إشالا، ولن وردت ف نفس هذا الباب رواية صحيحة عن الرضا(عليه السلام)، عن آبائه
(عليهم السلام) عن عل(عليه السلام) قال: قال النب الأكرم (صل اله عليه وآله) : «من عامل الناس فلم يظلمهم، وحدّثهم فلم

يذبهم، ووعدهم فلم يخلفهم، فهو ممن كملت مروته، وظهرت عدالته، ووجبت أخوته وحرمت غيبته»(3).

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/435
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2107
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


قسم المرحوم الشيخ هذه الروايات إل قسمين: 1 ـ تشير طائفة من هذه الروايات إل أنّ العدالة صفة واقعية، وتُقبل شهادة من
اتّصف بهذه الصفات واقعاً، مثلا «إذا كان عفيفاً صائناً»، حيث عرف الصيانة بصفة نفسانية، خلافاً للسيد الخوئ (قدس سره)

الذي قال إن العفة تعن الامتناع الخارج ولا ربط لها بالصفة النفسانية.

2 ـ تشير الطائفة الثانية إل أنّ العدالة بمعن حسن الظاهر، مثلا «من عامل الناس فلم يظلمهم وحدّثهم فلم يذبهم ووعدهم فلم
الخمس ف ّالرواية «من صل إثبات عدالة الرجل، وكذلك ما جاء ف يخلفهم»، يستفاد من هذه الأمور أنّ حسن الظاهر كاف ف
الجماعة فظنوا به خيراً»، وعليه فإنّ الذين يقولون إنّ العدالة ملة نفسانية يقولون انّ حسن الظاهر طريق إل الملة النفسانية،

يعن نعرف الملة النفسانية بواسطة حسن الظاهر.

هناك ملاحظة يمن فهمها من هذه الروايات وه: من أين نستفيد الطريقية؟ 

1 ـ المصدر السابق، ح.10
2 ـ المصدر السابق، ح.12
3 ـ المصدر السابق، ح 15.

صفحه 577 
فعندما نقرأ ف الرواية: «من عامل الناس فلم يظلمهم، وحدثهم فلم يذبهم» أو «من صلّ الخمس ف الجماعة فظنوا به خيراً»،

فهل يمن أن يقال إنّ الإمام(عليه السلام)ف صدد بيان طريقية حسن الظاهر إل الملة النفسانية، والإنصاف أنّ هذا خلاف ظاهر
الروايات، فلو أضفنا هذا المعن إل الإجماع القائل إنّ العدالة ليس لها ملاكين، يعن ليس هناك فقيه يقول إنّ العدالة لها ملاكين،

أولا: أن العدالة عبارة عن صفة راسخة ف النفس، وثانياً: أنّ العدالة عبارة عن حسن الظاهر.

فبملاحظة هذين الأمرين يجب القول إنّ العدالة وحسن الظاهر أمر واحد، يعن أنّ بينهما اتجاد الوجود.

يقول المرحوم الشيخ الأنصاري (قدس سره) ف أحد بياناته: «إذا أردنا أن نعتبر العدالة الواقعية نفس حسن الظاهر، فهذا غير
معقول، لأنّ ذلك يجتمع مع الفسق الواقع للشخص الذي يظهر بمظهر حسن الظاهر، ولنه ف الباطن يرتب الفسق، وبذلك يلزم

أن يعتبر الشارع هذا الشخص عادلا وفاسقاً ف آن واحد.

ملاحظة: ما هو الدليل عل اعتبار هذه الموارد من العدالة الواقعية، والذي يمن الوقوف عليه هو عندما نتحدث عن العدالة، نعتبر
شرطية العدالة ف المفت والقاض وإمام الجماعة، فهل أنّ المراد من العدالة ف المفت والقاض وغيرهما ه العدالة الواقعية،

والحال أنّ الروايات الت تدل عل بيان حسن الظاهر تعتبر حسن الظاهر كافياً ف إثبات العدالة، ولذا عندما يقول الإمام(عليه
السلام): «لا تسأل عن ذنبه» مؤيد عل ذلك، بل حت الذي ورد ف الرواية «وإن ارتب ذنباً» يعن لا يجب عليك متابعته، نعم إذا

وقفنا أو حصل العلم عل أنّه يرتب ذنباً لا يمن الصلاة خلفه ولا اعتبار عدالته.

بيان الاستاذ المعظم:

لابدّ من طرح سؤال وهو من أين نعرف أنّ العدالة الواقعية هو الموضوع؟ مع 



صفحه 578 
أنّ الروايات تؤكد عل كفاية حسن الظاهر ف إثبات العدالة، مضافاً إل عدم حصول العلم بالخلاف، فإذا حصل العلم بالخلاف
ف الباطن فلا فائدة ف حسن الظاهر، فعليه لا يمن أولا: أن نستفيد من الروايات أن حسن الظاهر طريق إل العدالة، وثانياً: أنّ

الموضوع هو العدالة الواقعية.

نعم، إذا قال أحد: إنّ الموضوع هو العدالة الواقعية، وهذه العدالة الواقعية ليس إلا الملة النفسانية، النتيجة إذا كانت العدالة
الواقعية ه الملاك فلابدّ من القول إنّ حسن الظاهر طريق إل العدالة، ولن قلنا إنّ الموضوع ليس العدالة الواقعية فتون

الروايات قرينة عل كفاية حسن الظاهر، وعليه فإنّ ما ذهب إليه الشيخ الأنصاري (قدس سره) : إذا كان المراد من حسن الظاهر
هو العدالة الواقعية، غير معقول بسبب اجتماع العدالة والفسق ف شخص واحد، نقول: ليس ذلك غير معقول، فيمن أن يون

الإنسان ف الواقع فاسقاً وف الظاهر عادلا، وهذه العدالة الظاهرية كافية ف قبول شهادته والصلاة خلفه، وهذا ما قاله إذا استفاد
أحد من هذه الروايات حسن الظاهر، فيون حسن الظاهر مع عدم الفسق الواقع هو العدالة، يعن أن يقيد من كان له حسن

الظاهر واقعاً يلزمه عدم الفسق واقعاً، قالوا: هذا خلاف المراد من العدالة الملة النفسانية.

ة النفسانية كلها مخدوشة، فإذا قال هناك احتمال ثالث: أنّ حسن الظاهر طريق إلالمل الجواب: إنّ الأدلة الدالة عل نقول ف
العدالة ولنّه طريق تعبدي مع عدم افادة الظن بالملة، يعن أنّ الشارع المقدّس جعل حسن الظاهر بمثابة البينة وطريق تعبدي
إل العدالة مع عدم الظن بالملة، قالوا: هذه الاطلاقات والروايات لا تساعد عل هذا المعن. ثم ذكروا احتمالا رابعاً، وقالوا: إنّ

ة، قالوا: هذا هو المراد مرحباً بالوفاق وهذا تعبير الشيخ، لأنّه لم يرد فحسن الظاهر وطريق العدالة مشروط بحصول الظن بالمل
هذه الروايات قيد الظن بالملة أو عدم الظن بالملة.

صفحه 579 
ومن العجيب عندما نقول ف الاحتمال الثالث: إنّ حسن الظاهر طريق إل العدالة ولن طريق تعبدي مع عدم افادة الظن بالملة،

يقول الشيخ: لا تساعد عليه اطلاقات الروايات، ولماذا لا تقول بهذا المعن ف الاحتمال الرابع، مع أن اطلاقات الروايات أيضاً لا
تتلائم مع هذا المعن، فعليه أنّ حسن الظاهر لا يقبل أي قيد ف العدالة، فوصلنا إل نتيجة أنّ حسن الظاهر ليس طريق إل الملة
نهاية المطاف إل الأمر بالشيخ ف هذا الباب جميعها مطلقة، ولذا انته النفسانية والعدالة ولا قيد فيه، بل إنّ الروايات الواردة ف

القول: إنّ هذه الروايات بعضها أخص من الأخرى، يعن روايات الطائفة الأول حيث ورد فيها: «إذا كنت تثق بدينه وورعه
وامانته» وف بعض الروايات «ممن تثق بامانته ودينه» فهذه الروايات أخص بالنسبة إل حسن الظاهر. فهذه تتمة ف كلام الشيخ

الأنصاري (قدس سره) .

الجواب: لماذا لا نجعل روايات حسن الظاهر حاكمة عل تلك الروايات؟ فعليه لابدّ من حلاحظة روايات حسن الظاهر هل أنّها
بعض؟ ثم قال الشيخ (قدس سره) : إن هذه الروايات فيها انصراف عل طائفتان وبعضها أخص من بعض أو بعضها حاكمة عل
الغالب من الأفراد مثل «صل خمس ف الجماعة» أو غيرها مع الوثوق بدينه وامانته وورعه، نقول: من أين جئت بهذا الانصراف؟

فلا وجه لهذا الانصراف ف ادعاء الشيخ.


