
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
المباحث الاخلاقية »

بتاريخ 23 شوال 1432

اجلال وتقدير حفظة الدين
الجلسة 9 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمد له رب العالمين وصلّ اله عل سيدنا محمد وآله الطّاهرين

موضوع البحث: هو سيرة الامام الصادق(عليه السلام) ف اجلال حفاظ الدين

نصادف ف هذه الايام مناسبة شهادة رئيس المذهب الامام الصادق (عليه السلام)، الوجود المبارك الذي تفتخر به الحوزات
العلمية، الوجود المبارك الذي تفتخر به جميع الحوزات العلمية وهذه العلوم الت تفتخر بها الشيعة اليوم انما ه ببركة الحياة
القيمة للامام الصادق (عليه السلام)، وينبغ الالتفات ال كثرة الروايات الت جاءتنا عن الامام (عليه السلام)، واي اصحاب

.ه تعالجميع المسائل الفقهية والابعاد الفقهية عن هذا الامام الذي هو حجة ال واشخاص قد رووا ف

النتة الت نريد ان نطرحها ف بضع دقائق ه عبارة عن مطلبين:

المطلب الاول:

هو ان سيرة الامام الصادق (عليه السلام) ف مسألة (اجلال حفظة الدين) ينبغ الالتفات اليها، نرى ان الاشخاص الذين كانوا
بحسب اعتقاد الامام الصادق (عليه السلام) حفظة الدين كم لهم منزلة عند الامام (عليه السلام).

و هذا الامر مهم جداً لنا نحن الطلبة الذين ندع اننا نريد ان نون من ضمن حفاظ الدين وحملته حيث يتضح لنا قيمة عملنا
بصورة اكثر، وف نفس الوقت يحمل الاخرين المسؤولية، فحينما يرى الانسان ما لحفظة الدين من الاهمية والمنزلة عند الامام
الصادق (عليه السلام) فحينئذ لا ينبغ له ان يتوهم ان رجال الدين والمراجع والعلماء اناس عاديين وان قيمتهم ومنزلتهم من

الناحية الدينية كسائر الناس، كلا ليس الامر كذلك وانقل لم بعض الروايات:

يقول الفضل بن عبد الملك:

و ملسم ندُ بمحمةُ وارو َزُر لجةَ الْعاوِيعم ندُ بيرةٌ بعبراتاً اوماو اءيحا َلُالنَّاسِ ا بحه(عليه السلام) يقول ابدِ الاعأب عتمس»
احول (محمد بن النعمان البجل مؤمن الطاق) وهم احب ُالنَّاسِ الَ احياء واموات». [1]

ويقول الامام ف رواية جميل بن دراج: «بشر المخبتين بالجنة : بريد بن معاوية العجل ، وأبو بصير ليث بن البختري المرادي ،
ومحمد بن مسلم ، وزرارة ، أربعة نجباء أمناء اله عل حلاله وحرامه ، لولا هؤلاء انقطعت آثار النبوة واندرست». [2]

ندَ بمحم ةَ وارزُر نعاتاً، اوما و اءيحناً اانُوا زَي(ع) كِبا ابحصنَّ ارواية داود بن صرحان عن الامام الصادق (ع): «ا وجاء ف
مسلم و منْهم لَيث الْمرادِي و بريدٌ الْعجل، هوء الْقَوامونَ بِالْقسط هوء الْقَوالُونَ بِالصدْق‏ِ هوء السابِقُونَ السابِقُونَ اولئكَ

[3]  .« الْمقَربون‏

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/477


وكل هذا التاكيد فيه اشارة ال ان اهمية هؤلاء الاشخاص لا تنحصر بحياتهم فقط، بل تبق منزلتهم وشرفهم واهميتهم حت بعد
زمن النب (ص) نقول حيث انه كان ف ن متبعاً للنبنه لم يالاكرم (ص) ول زمان النب موتهم. فلو فرضنا ان شخصا كان ف
الاكرم (ص) فهو ممن يصدق عليه عنوان (السابقون السابقون) لا ليس الامر كذلك، بل ان عنوان (السابقون السابقون) يصدق عل
من لديه السبق عل الاخرين ف حفظ الدين وبيان الدين وتقوية الدين. فليس المراد السبق الزمان فحسب حت نقول حيث ان هذا

.تسب المنزلة بسبب هذا التقدم الزمانالاخر في الشخص متقدم زمانا عل

وايضا هناك رواية فيها تفصيل اكثر عن جميل بن دراج: «قَال دخَلْت علَ ابِ عبدِاله(ع) فَاستَقْبلَن رجل خَارِج من عنْدِ ابِ عبدِ
نم لجر وه َلب نْدِي فَقُلْتع نم الْخَارِج لجالر يتلَق ل (ع) قَالهدِالبع ِبا َلع خَلْتا دابِنَا، فَلَمحصا نوفَة مْال لها ن(ع) مهال
اصحابِنَا من اهل الْوفَة، فَقَال  قَدَّس اله روحه و  قَدَّس مثْلَه»، (وهذه الجملة اما ان تون لعنة او انها من باب الدعاء الذي
نذكره عادة ونقول (قدس اله نفسه) فيقول الامام ان هذا الدعاء لا يشمل مثل هذا الانسان فه درجة اقل من اللعنة والطرد او ان
هذه اللفظة ه اللعنة والبعد والطرد كما هو غير بعيد، او نقول ان الامام لم ين ف مقام اللعن عل هذا الشخص بل ه درجة اقل

من اللعن بمعن ان هذا الدعاء الذي ينبغ ان يشمل الاولياء لا يشمل مثل هذا الانسان).

و هامرح و هلِ الَح َلع منَهتَم(ع) اىِبانَ ااماً كقْوا رذَك نَّهدعائه عليه حيث قال:  ا السبب ف (ه عليهسلام ال) ثم ذكر الامام
منْهع بِهِم فروءاً صضِ سرا لهبِا هال ادرذَا اقّاً ا(ع) حِبا ابحصِي ارعُ سدتَوسم منْدِي، هع مه موكَ الْيذَلك و هلْمةَ عبيانُوا عك
لوتَا و ينلطبالْم الحانْت ذَا الدِّينه ننْفُونَ عي ةبِدْع لك هال فشي (ع) بِهِمِبا رونَ ذِكيحاتاً يوما و اءيحا تيعش ومنُج مه ،وءالس

...ينالْغَال

وقبل ان نقرأ ذيل الرواية اذا كان حقيقة ف ذلك الزمان ان زرارة ومحمد ومسلم وبريد وابو بصير الذين كانوا يتحلون بتلك
الموصفات الت ذكرها الامام الصادق (عليه السلام) ولاجل ذلك لعن الامام ذلك الشخص الذي ذكرهم بالسوء الامام  ودع عليه
اذن فمن هم حفظة الدين ف هذا الزمان؟ فف زماننا هذا من هم الذين قد تصدوا لحفظ الدين؟ هم رجال الدين والحوزات العلمية

والعلماء ومراجع الدين فهم حفظة الدين.

وقول الامام (عليه السلام) ف ذلك الزمان (لا قدس اله مثله ولا قدس اله روحه) هو دعاء يشمل ف زماننا هذا من من لا يعير
الاهمية لمراجع الدين بل ويسع لتخطئة اقوالهم وبيانتهم. فمن هم امناء اله عل حلال اله وحرامه ف زماننا هذا؟ فمراجعنا
ينادون ويحذرون ف ما يتعلق بمسالة الحجاب ويظهرون قلقهم تجاه ذلك، الا اننا نلاحظ ف الاتجاه المقابل نشر واعلان الخلاف

والعناد التعبيرات، والمجلات والامور الت ه دقيقاً ف النقطة المقابلة لقضية الحجاب.

وف ذيل الرواية  (ثُم ب) عجيب جداً الامام الصادق (عليه السلام) يتأذى ويتخذ موقفا بهذا الشل وبعد ذلك ايضا يب وانه
لماذا ينبغ ان تحصل مثل هذه الامور؟

ندُ بمحم يرٍ وصو ببا ةُ وارزُر و لجدٌ الْعيراتاً، بوما و اءيحا تُهمحر و هال اتلَوص هِملَيع نم فَقَال مه نم ثم يقول بعد ذلك : فَقُلْت
[4] .«... ملسم

وهذه الرواية ينبغ ان توجهنا ال اهمية عملنا، فهذه الابحاث وهذه الدروس العظيمة الت توجد ف الحوزات العلمية كلها لاجل
اننا نريد ان نعرف حلال اله وحرامه، ولا يوجد افتخار اعل من هذا من ان يون الانسان اميناً عل حلال اله وحرامه واذا رأى
حلالا قال حلال وان راى امراً محرماً وقف امامه ولا يخاف ف اله لومة لائم، اساساً من خصوصيات امناء اله عل حلاله
وحرامه هو عدم الخوف فمن يرى بسبب خوفه وبسبب منزلته ومقامه انه اذا قال ان هذا حرام سوف يحاربونه او تسلب منه منزلته
ولا يقول حرام خوفا عل ذلك فهذا ليس اميناً! فأمناء اله ف حلاله وحرامه هم اذا رأوا ان هذا الامر حلال قالوا حلال، وفيما اذا



كان حراما قالوا حرام ولا يخافون احداً.

رائغْشَانَا سا يمتَغْشَانَا ك  مقد كتب للامام الصادق عليه السلام كتاباً جاء فيه: «ل بعض الروايات ان المنصور الدوانيق ف
النَّاس( ومن هنا يعلم ان هذا التاب كان ف بداية حمه لانه ف الاخير كانت شهادة الامام الصادق عليه السلام عل يد المنصور
) فَاجابه لَيس لَنَا ما نَخَافُكَ من اجله و  عنْدَكَ من امرِ اخرة ما نَرجوكَ لَه و  انْت ف نعمة فَنُهنّيكَ و  تَراها نَقمةً فَنُعزِيكَ فَما

نَصنَع عنْدَكَ...»؛ [5]

توضيح: اننا لانخاف منك حت لاجل خوفنا ناتيك ك نامن سخطك ولا يوجد عندك امراً مهماً يتعلق بالاخرة نترجاه فنأتيك لاجل
الحصول عل الثواب والتقرب ال اله تعال، وليس انت ف نعمة فناتيك لنهنئك ونبارك عليها فالنعمة عامة لجميع الناس، وطبعا
ان المنصور كان قد غصب اموال الناس بغير حق وه نقمة عليه، ولست ف مصيبة حت نعزيك عليها فما الوجه ف حضورنا

عندك.

لاحظوا كيف يجيب الامام(عليه السلام) فهذا من مميزات اؤلائك الذين قد ذابوا ف اله تبارك وتعال فهم لا يلاحظون هل ان
الذهاب ال ذلك المان هل فيه منفعة دنيوية او لا؟ بل ياخذون بنظر الاعتبار هل ان ذلك المان (يذكرهم بالاخرة) او لا، فينبغ ان
يون هذا معياراً لنا، علاقاتنا مع الاشخاص تبليغنا عن الاشخاص فهذه الامور كلها ينبغ ان تون طبقا لمعيار معين، فاذا اردنا
ان نتصل بشخص ونون علاقة معه فينبغ ان نلاحظ هل لديه معلومات من الناحية العلمية ك نستفيد منه او لا؟ وكيف هو من

حيث التقوى فلا بد نبحث عن ذلك.

مقدار منها فحسب بل تبدلت ال الان موجودة ونس للاسف ال كانت من سنن الحوزات القديمة وه من جملة الموارد الت
شء اخر سء، حيث انه ف الحوزات السابقة كانت الحوزة تبحث حول شخص قد قض عمره ف تهذيب بنفسه، فقد افن عمره
له ف التدريس، وقد اتعب نفسه ف اله تعال، فيجدون هذا انسان ويستفيدون منه، وهذا الامر غير موجود الان، كم منا نحن
الطلبة الان ف هذه الحوزة العلمية ذهب يبحث عن شخص قد افن عمره ف تهذيب النفس ليستفيد منه، ان كان هناك طبلة من
هذا القبيل اذكروهم لنا، ومن جانب اخر نات ونبحث حول بعض الرامات الموضوعة، واظغاث الاحلام، ونسج اموراً لا اساس

لها.

مع انه ينبغ نلتفت ال ان علاقاتنا الت نريد ان نوجدها مع الاخرين تون عل اي اساس؟ وحينما نون العلاقة مع مسؤول ما
فهل علاقتنا هذه له تعال؟ ام لاجل دعم الثورة الاسلامية او لغير ذلك؟ فهل لدينا اغراض دنوية ك نصل ال منصب معين او

منزلة معينة، فهل نحن ولا سامح اله ف صدد الحصول عل هذا المسائل؟

فهذه السيرة العملية للامام الصادق( عليه السلام) بالنسبة ال حفاظ الدين وبالنسبة ال من هو غير لائق للدين كالمنصور
الدوانيق، فلاحظ كيف تعامل الامام الصادق( عليه السلام) معه، وكيف اجابه جواباً سديدا فهذا المطلب.

:واما المطلب الثان

تيصاحفَظ و َنحيث يقول: «يا ب (ه عليهسلام ال)اظمبها الامام الصادق (عليه السلام) ولده الامام ال فهو وصية عامة يوص
دِ غَيرِهي ما ف إل ينَهدَّ عن ممو ،استَغن لَه مبِما قُس ن قَنَعم إنَّه َنميداً، يا بت حتَمعيداً وش سظتَها تَعففإنَّكَ إن ح ،قالتاحفَظ مو
مات فَقيراً، ومن لَم يرض بِما قَسم اله لَه عزوجل اتّهم اله تعال ف قَضائه، ومن استَصغَر زَلّةَ نفسه استَعظَم زَلَّةَ غَيرِه، ومن
استَعظَم زلَّةَ نَفسه استَصغَر زَلَّةَ غَيرِه، يا بنَ من كشَف حجاب غَيرِه انشَفَت عورات نَفسه، ومن سل سيف البغ قُتل بِه، ومن
حفَر به خيه بِئراً سقَطَ فيها، ومن داخَل السفهاء حقّر، ومن خالَطَ العلماء ۇقّر، ومن دخَل مداخل السوء اتُّهِم» فاذا عملت بهذه



الوصية ستعيش بسعادة وستمض من هذه الدنيا محترماً. [6]

وقد ذكر ف هذه الرواية قواعد اخلاقية وتربوية كثيرة فعل الاخوة مرجعتها.

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرين

---------------------------------------------------------------------------------------------------
[1] وسائل الشيعة(قم، آل البيت، 1409ق)ج27،ص143

[2] نفس المصدر، ج27، ص142
[3] رجال الش(انتشارات جامعة مشهد، 1348ش)،ص238.

[4] نفس المصدر، ص137.
[5] مستدرک الوسائل، (قم،آل البيت ،1408ق)، ج12، ص307.

[6] بحارالانوار، (بيروت، مؤسسة الوفاء،1404ق)،ج75، ص201.


